DIE SPEKTAKELGESELLSCHAFT
GUY DEBORD

Quelle des Originaltextes: Guy Debord, La Société du Spectacle (Buchet-Chastel, Paris 1967)
Web-Link http://datablock.free.fr/GUY%20DEBORD%20La%20societe%20du%?20spectacle.pdf
alternativ:https://web.archive.org/web/20190427195354id_/http://classiques.uqac.ca/contemporains
/debord guy/societe du spectacle/societe_du spectacle.pdf

Vorbemerkungen des Ubersetzers, Beat Huber, Siblingen im Februar 2023:

Die Fussnoten im wissenschaftlichen Originaltext sind nicht in diese Ubersetzung iibernommen worden. Entgegen der
Duden-Meinung wird, ,,le spéctacle® in Deutsch heute als ,,der Spektakel im Maskulin iibersetzt.

Mit ,,La révolution® ist im deutschen Kulturkreis die franzdsische Revolution und mit ,,Klasse® ist die biirgerliche
Klasse gemeint.

,,Burokratie” (Apparatschik) bezieht sich auf die Sowjetunion.

Einige Zitate aus deutschen Texten wurden wenn zur Hand vom jeweiligen Originaltext {ibernommen, doch einige
erscheinen als Riickiibersetzung. In diesem Text wird kein scharfes S verwendet.

Inhaltsverzeichnis 1
Disclaimer fiir die dritte franzosische Ausgabe 2
L. Die vollendete Trennung These 1 - 34 4
II. Die Ware als Spektakel These 35 - 53 10
III.  FEinheit und Spaltung im Erscheinungsbild These 54 - 72 15
IV.  Das Proletariat als Subjekt und als Interessenvertretung  These 73 - 124 21
V. Zeit und Geschichte These 125 - 146 39
VI.  Die spektakulidre Zeit These 147- 164 47
VII.  Die Raumplanung These 165 - 179 51
VIII. Negation und Konsum in der Kultur These 180 - 211 55
IX.  Die materialisierte Ideologie These 212 - 221 64



Disclaimer fiir die dritte franzdsische Ausgabe

Die Spektakelgesellschaft wurde zum ersten Mal verdffentlicht im November 1967 in Paris bei
Buchet-Chastel. Die Unruhen von 1968 machten das Buch bekannt. Das Buch, an dem ich nie ein
einziges Wort geindert habe, wurde bereits 1971 neu aufgelegt bei den Editions Champ Libre, die
1984 nach der Ermordung des Verlegers den Namen Gérard Lebovici erhielten. Die Reihe der
Nachdrucke wurde dort regelmissig fortgesetzt, bis 1991. Auch die vorliegende Ausgabe blieb
unverindert rigoros mit der von 1967 identisch. Die gleiche Regel gilt im Ubrigen ganz
selbstverstindlich fiir die Neuauflage von all meinen Biichern bei Gallimard. Ich bin nicht jemand,
der sich selbst korrigiert.

Eine solche kritische Theorie muss nicht gedndert werden, solange die allgemeinen Bedingungen
der langen Periode der Geschichte, die diese Theorie als erste genau definiert hat, nicht zerstort
worden sind. Die weitere Entwicklung der Periode hat die Theorie des Spektakels nur verifiziert
und illustriert und ihre hier wiederholte Darstellung kann auch in einem weniger hohen Sinne als
historisch betrachtet werden: Sie bezeugt, was die extremste Position zum Zeitpunkt der
Auseinandersetzungen von 1968 war und damit, was man 1968 bereits wissen konnte. Die
schlimmsten Dummkdpfe von damals konnten seither durch die Enttduschungen ihrer gesamten
Existenz lernen, was die "sichtbar gewordene Negation des Lebens", der mit der Warenform
verbundene "Verlust der Qualitdt" und die "Proletarisierung der Welt" bedeuten.

Ich fiigte noch weitere Beobachtungen hinzu, die sich auf die bemerkenswertesten Neuerungen
bezogen, die der weitere Verlauf desselben Prozesses hervorbringen sollte. Im Jahr 1979 behandelte
ich in einem Vorwort zu einer neuen italienischen Ubersetzung die tatsichlichen Verinderungen in
der Art und Weise der industriellen Produktion und der Art und Weise der Verwaltung, die den
Spektakel in der Praxis eingefiihrt hat.

1988 wurde in den Kommentaren iiber die Spektakelgesellschaft deutlich, dass die frithere "globale
spektakuldre Arbeitsteilung" zwischen den rivalisierenden Herrschaften des "konzentrierten
Spektakels" und des "diffusen Spektakels", beendet und in der gemeinsamen Form des "integrierten
Spektakels" zusammengefiihrt worden war.

Diese Zusammenfiihrung lésst sich grob zusammenfassen, indem man die These 105 korrigiert, die
in Bezug auf die Geschehnisse vor 1967 die fritheren Formen noch nach bestimmten
gegensitzlichen Praktiken unterscheidet. Da das Grosse Schisma der Klassenmacht durch die
Versohnung beendet wurde, muss man sagen, dass die vereinte Praxis des integrierten Spektakels
heute "die Welt 6konomisch transformiert" hat, wihrend sie gleichzeitig "die Wahrnehmung
polizeilich transformiert" hat. (Die Polizei unter diesen Umsténden ist selbst vollig neu).

Allein weil diese Verschmelzung in der wirtschaftlich-politischen Realitdt der ganzen Welt bereits
stattgefunden hatte, konnte sich die Welt endlich offiziell als vereinigt bezeichnen. Auch weil die
Situation, in der die getrennte Macht universell angekommen ist, so ernst ist, musste diese Welt so
schnell wie mdglich vereinigt werden, um als ein Block an der gleichen einvernehmlichen
Organisation des spektakuldr gefédlschten und abgesicherten Weltmarkts teilzunehmen. Und sie wird
sich am Ende doch nicht vereinen.

Die totalitire Biirokratie, die "herrschende Ersatzklasse fiir die Warenwirtschaft", hatte nie viel von
threm Schicksal gehalten. Sie wusste, dass sie die " minder entwickelte Form einer herrschenden
Klasse " war und wollte besser sein. Die These 58 hatte ldngst das folgende Axiom aufgestellt: "Die
Wurzel des Spektakels liegt im Boden der iiberreich gewordenen Wirtschaft und von dort kommen
die Friichte, die schliesslich dazu tendieren, den spektakuldren Markt zu beherrschen."

Es war dieser Wille zur Modernisierung und Vereinheitlichung des Spektakels, der mit allen
anderen Aspekten der Vereinfachung der Gesellschaft verbunden war, der 1989 dazu fiihrte, dass

die russische Biirokratie plotzlich wie ein einziger Mann zur gegenwirtigen Ideologie der

2



Demokratie konvertierte: d. h. die diktatorische Freiheit des Marktes, gemildert durch die
Anerkennung der Menschenrechte des passiven Zuschauers. Niemand im Westen hat auch nur
einen Tag lang iiber die Bedeutung und die Folgen eines so aussergewohnlichen Medienereignisses
spekuliert. Der Fortschritt der spektakuldren Technik ldsst sich daran ablesen. Es gab nur den
Anschein einer Art geologischer Erschiitterung zu registrieren. Man datiert das Phdnomen und halt
es fiir hinreichend verstanden, indem man sich damit begniigt, ein sehr einfaches Signal zu
memorieren - den Fall der Berliner Mauer -, das ebenso unbestreitbar ist wie alle anderen
demokratischen Signale.

Im Jahr 1991 erschienen die ersten Auswirkungen der Modernisierung mit der vollstdndigen
Auflosung der UdSSR. Hier driickt sich noch deutlicher als im Westen das katastrophale Ergebnis
der allgemeinen wirtschaftlichen Entwicklung aus. Die Unordnung ist nur die Folge davon. Uberall
wird sich die gleiche furchtbare Frage stellen, die die Welt seit zwei Jahrhunderten verfolgt: Wie
kann man die Armen zur Arbeit bewegen, wo die Illusion enttduscht und die Kraft versagt hat?

In These 111, die die ersten Symptome eines russischen Niedergangs erkannte, dessen endgiiltige
Explosion wir gerade gesehen haben und den baldigen Untergang einer Weltgesellschaft ins Auge
fasste, die sich, wie man jetzt sagen kann, aus dem Speicher des Computers 16schen wird,
formulierte das strategische Urteil, dessen Richtigkeit leicht zu spiiren sein wird: "Der weltweite
Zerfall des Biindnisses der biirokratischen Mystifikation ist in letzter Konsequenz der ungiinstigste
Faktor fiir die gegenwirtige Entwicklung der kapitalistischen Gesellschaft." Man sollte dieses Buch
unter dem Gesichtspunkt lesen, dass es wissentlich in der Absicht geschrieben wurde, der
Spektakelgesellschaft zu schaden. Es hat nie etwas Unverschidmtes behauptet.

30 Juni 1992
GUY DEBORD



I Die vollendete Trennung

"Aber freilich fiir diese Zeit, welche das Bild der Sache, die Kopie dem Original, die Vorstellung
der Wirklichkeit, den Schein dem Wesen vorzieht, ist diese Verwandlung, weil Enttduschung,
absolute Vernichtung oder doch ruchlose Profanation; denn heilig ist ihr nur die Illusion, profan
aber die Wahrheit. Ja, die Heiligkeit steigt in ithren Augen in demselben Masse, als die Wahrheit ab-
und die Illusion zunimmt, so dass der hochste Grad der Illusion fiir sie auch der hochste Grad der
Heiligkeit ist.."

Feuerbach (Vorwort zur 2. Auflage 1843 von Das Wesen des Christentums)

1

Das gesamte Leben jener Gesellschaften, in denen die modernen Produktionsbedingungen
herrschen, stellt sich als eine einzige, immense Zunahme von Spektakeln dar. Alles, was einst direkt
erlebt wurde, hat sich zu einer Inszenierung entwickelt.

2

Die Bilder, die sich von jedem Aspekt des Lebens gelost haben, verschmelzen in einem
gemeinsamen Verlauf, in dem die Einheit dieses Lebens nicht mehr wiederhergestellt werden kann.
Die partiell betrachtete Wirklichkeit entfaltet sich in ihrer eigenen allgemeinen Einheit als eine
eigene Pseudowelt, die allein Gegenstand der Betrachtung ist. Die Spezialisierung der Weltbilder
findet sich, vollendet, in der verselbstidndigten Welt des Bildes wieder, in der die Liige sich selbst
belogen hat. Der Spektakel im Allgemeinen, als konkrete Umkehrung des Lebens, ist die autonome
Bewegung des Nicht-Lebenden.

3

Der Spektakel tritt sowohl als die Gesellschaft selbst auf, als ein Teil der Gesellschaft und als
Instrument der Vereinheitlichung. Was den Teil der Gesellschaft angeht, so ist der Spektakel
ausdriicklich der Sektor, der jeden Blick und jedes Bewusstsein konzentriert. Gerade weil dieser
Sektor getrennt ist, ist er der Ort des missbrauchten Blicks und des falschen Bewusstseins; und die
Vereinheitlichung, die er vollzieht, ist nichts anderes als eine offizielle Sprache der
verallgemeinerten Abgrenzung.

4

Der Spektakel ist nicht eine Ansammlung von Bildern, sondern eine soziale Beziehung zwischen
Personen, die durch Bilder vermittelt wird: Abwandlung von Marx, Das Kapital: "So entdeckte er,
dass das Kapital, statt ein Ding zu sein, eine soziale Beziehung ist, ein gesellschaftliches Verhiltnis
zwischen Personen, welches durch die Vermittlung von Dingen hergestellt wird.

4



5

Der Spektakel kann nicht als Missbrauch einer Welt des Sehens, als Produkt der Techniken zur
massenhaften Verbreitung von Bildern verstanden werden. Er ist vielmehr eine wirksam
gewordene, materiell libersetzte Weltanschauung. Er ist eine Weltanschauung, die sich objektiviert
hat.

6

Der Spektakel, in seiner Gesamtheit verstanden, ist sowohl Ergebnis als auch Konzept der
bestehenden Produktionsweise. Er ist nicht eine zur realen Welt hinzugefiigte Ergéinzung, eine ihr
aufgesetzte Dekoration. Er ist der Kern des Wahns der realen Gesellschaft. In all seinen besonderen
Formen - Information oder Propaganda, Werbung oder im direkten Genuss von Unterhaltung stellt
der Spektakel das gegenwirtige Vorbild des gesellschaftlich herrschenden Lebens dar. Er ist die
allgegenwirtige Bestétigung der bereits in der Produktion getroffenen Wahl und des damit
verbundenen Konsums. Form und Inhalt des Spektakels sind identisch mit der vollstdndigen
Rechtfertigung der Bedingungen und Zwecke des bestehenden Systems. Der Spektakel ist auch die
stindige Prisenz dieser Rechtfertigung, indem er den Hauptteil der ausserhalb der modernen
Produktion verbrachten Zeit einnimmt.

7

Die Abgrenzung ist selbst Teil der Einheit der Welt, der globalen sozialen Praxis, die sich in
Realitédt und Bild gespaltet hat. Die soziale Praxis, vor der der autonome Spektakel steht, ist auch
die reale Totalitdt, die den Spektakel enthélt. Aber die Spaltung in dieser Totalitdt verstiimmelt sie
so sehr, dass der Spektakel als ihr Ziel erscheint. Die Sprache des Spektakels besteht aus den
Zeichen der herrschenden Produktion, die zugleich der letzte Zweck dieser Produktion sind.

8

Man kann den Spektakel und die tatsdchliche soziale Aktivitit nicht abstrakt einander
gegeniiberstellen; diese Verdoppelung ist selbst verdoppelt. Der Spektakel, der die Realitét
umkehrt, ist in Tat und Wabhrheit selber ein Produkt. Gleichzeitig wird die gelebte Realitét materiell
von der Betrachtung des Spektakels durchdrungen und nimmt die spektakuldre Ordnung in sich auf,
indem sie ihr eine positive Akzeptanz verleiht. Die objektive Realitét ist auf beiden Seiten
vorhanden. Jeder so festgelegte Begriff hat als Hintergrund nur seinen Ubergang in das Gegenteil:
die Realitit taucht im Spektakel auf und der Spektakel ist real. Diese gegenseitige Entfremdung ist
das Wesen und die Grundlage der bestehenden Gesellschatft.

9
In der tatsdchlich verkehrten Welt ist das Wahre ein Moment des Falschen.
10

Das Konzept des Spektakels vereinheitlicht und erklart eine grosse Anzahl an scheinbaren
Phianomenen. Thre Verschiedenheiten und Kontraste sind Erscheinungen dieses gesellschaftlich
organisierten Scheins, der in seiner allgemeinen Wahrheit durchschaut werden muss. Nach seinen
eigenen Begriffen betrachtet, ist der Spektakel die Bestitigung des Scheins und die Bestétigung
allen menschlichen, d. h. gesellschaftlichen Lebens als blosser Schein. Aber die Kritik, welche die
Wahrheit des Spektakels erkennt, entdeckt ihn als die sichtbare Verneinung des Lebens; als eine
Verneinung des Lebens, welche sichtbar geworden ist.



11

Um den Spektakel, seine Entstehung, seine Funktionen und die Kréfte, die zu seiner Auflésung
neigen zu beschreiben, muss man kiinstlich zwischen untrennbaren Elementen unterscheiden. Wenn
man den Spektakel analysiert, spricht man in gewissem Masse selbst die Sprache des
Spektakuldren, indem man sich auf das methodologische Terrain dieser Gesellschaft begibt, die sich
im Spektakel ausdriickt. Aber der Spektakel ist richtungsweisend fiir die Gesamtpraxis einer
wirtschaftlich-sozialen Bildung, ihr Stundenplan. Er ist der historische Moment, in dem wir uns
befinden.

12

Der Spektakel prisentiert sich als eine riesige, unbestreitbare und unerreichbare Positivitét. Er sagt
nichts anderes aus als "was erscheint, ist gut, was gut ist, erscheint." Die Haltung, die er prinzipiell
fordert, ist jene passive Akzeptanz, die er durch seine unwidersprochene Art des Erscheinens, durch
sein Monopol auf den Schein, faktisch bereits erreicht hat.

13

Der grundlegend tautologische Charakter des Spektakels ergibt sich aus der einfachen Tatsache,
dass seine Mittel gleichzeitig sein Ziel sind. Er ist die Sonne, die iiber dem Reich der modernen
Passivitdt niemals untergeht. Der Spektakel bedeckt die gesamte Oberfliche der Welt und badet auf
unbestimmte Zeit in seiner eigenen Herrlichkeit.

14

Die Gesellschaft, die sich auf die moderne Industrie stiitzt, ist nicht versehentlich oder nur
oberfldchlich spektakulir, sie ist grundsétzlich spektakulistisch. Im Spektakel, Abbild der
herrschenden Wirtschaft, ist das Ziel nichts, die Entwicklung ist alles. Der Spektakel will
nirgendwo anders hin kommen als zu sich selbst.

15

Als unverzichtbarer Schmuck der jetzt produzierten Objekte, als allgemeine Darstellung der
Rationalitdt des Systems und als fortgeschrittener Wirtschaftssektor, der eine wachsende Zahl von
Bild-Objekten direkt formt, ist der Spektakel das bedeutendste Produkt der heutigen Gesellschatft.

16

Der Spektakel unterwirft sich die lebenden Menschen in dem Masse, wie die Wirtschaft sie vollig
unterworfen hat. Er ist nichts anderes als die sich fiir sich selbst entwickelnde Wirtschaft. Er ist das
naturgetreue Spiegelbild der Produktion der Dinge und die treulose Objektivierung der
produzierenden Menschen.

17

Die erste Phase der Herrschaft der Wirtschaft iiber das gesellschaftliche Leben brachte in der
Definition jeder menschlichen Errungenschaft eine offensichtliche Minderbewertung des Seins dem
Haben gegeniiber mit sich. Die gegenwértige Phase der totalen Besetzung des gesellschaftlichen
Lebens durch die akkumulierten Ergebnisse der Wirtschaft fiihrt zu einer allgemeinen Verschiebung
vom Haben zum Scheinen, von dem jedes tatsdchliche "Haben" sein unmittelbares Prestige und
seine eigentliche Funktion ableiten muss. Parallel dazu ist jede individuelle Realitit gesellschaftlich

6



geworden, direkt abhédngig von der gesellschaftlichen Macht und von ihr geformt. Nur insofern sie
nicht ist, ist es der Realitdt zu erscheinen erlaubt.

18

Dort, wo sich die reale Welt in blosse Bilder verwandelt, werden die blossen Bilder zu realen
Wesen und zu den wirksamen Motiven eines hypnotischen Verhaltens. Der Spektakel als eine
Tendenz, die nicht mehr direkt fassbare Welt durch verschiedene spezialisierte Vermittlungen
sichtbar zu machen, findet normalerweise im Sehen (lat. specere, davon abgeleitet Spektakel Anm.
Beat H) den bevorzugten menschlichen Sinn, der in anderen Epochen vielleicht der Tastsinn war;
der abstrakteste und am meisten mystifizierbare Sinn entspricht der allgemeinen Abstraktion der
heutigen Gesellschaft. Der Spektakel ist jedoch nicht mit dem blossen Sehen, selbst in Kombination
mit dem Horen, identifizierbar. Er ist das, was sich der Aktivitit der Menschen, der Neubetrachtung
und Korrektur ihrer Werke entzieht. Er ist das Gegenteil von Dialog. Uberall dort, wo es
unabhéngige Reprisentanz, d.h. Erscheinungen von Macht in der Gesellschaft gibt, wird der
Spektakel neu errichtet.

19

Der Spektakel ist der Erbe der ganzen Schwéche des abendldndischen philosophischen Projekts, das
ein Verstindnis der Tatigkeit war, welches von den Kategorien des Sehens beherrscht wurde;
ebenso wie er sich auf die unaufhorliche Weiterentwicklung der préazisen technischen Rationalitdt
griindet, die aus diesem Denken hervorgegangen ist. Er verwirklicht nicht die Philosophie, sondern
philosophisiert die Wirklichkeit. Es ist das konkrete Leben aller, das zum spekulativen Universum
abgewertet wird.

20

Die Philosophie als Macht des getrennten Denkens und als Denken einer getrennten Macht konnte
die Theologie nie aus eigener Kraft iiberwinden. Der Spektakel ist die materielle Rekonstruktion der
religidsen Illusion. Die spektakuldre Technik hat die religiosen Wolken nicht aufgeldst, in die
hinein die Menschen ihre eigenen, von ihnen losgeldsten Méchte gesetzt hatten. Die spektakuldre
Technik hat sie lediglich mit einer irdischen Basis verbunden. So ist es das irdischste Leben, das
undurchsichtig und ungeniessbar wird. Es verweist nicht langer auf den Himmel, sondern
beherbergt bei sich zu Hause seine absolute Ablehnung, sein gefélschtes Paradies. Der Spektakel ist
die technische Umsetzung der Verbannung der menschlichen Kréfte in ein Jenseits; der vollendete
Schnitt mitten durch den Menschen hindurch.

21

Im gleichen Ausmass, wie die Bediirftigkeit gesellschaftlich getraumt wird, wird der Traum zur
Bediirftigkeit. Der Spektakel ist der bose Traum der in Ketten gefangenen modernen Gesellschatft,
die letztlich nur ihren Wunsch zu schlafen zum Ausdruck bringt. Der Spektakel ist der Hiiter dieses
gewlinschten Schlafes.

22

Der Sachverhalt, dass die tatsdchliche Macht der modernen Gesellschaft sich von sich selbst geldst
und im Spektakel ein selbstindiges Imperium errichtet hat, kann nur durch den anderen Sachverhalt
erklart werden, dass es dieser méachtigen Praxis dariiber hinaus an Zusammenhalt fehlte und sie im
Widerspruch zu sich selbst geblieben war.



23

Es ist die dlteste gesellschaftliche Spezialisierung, die Spezialisierung der Macht, die den Spektakel
begriindet. Der Spektakel ist somit eine spezialisierte Tatigkeit, die fiir alle anderen spricht. Er ist
die diplomatische Vertretung der hierarchischen Gesellschaft vor sich selbst, in der drin jede andere
Stimme geédchtet wird. Das Modernste ist dort auch das am stirksten Archaische.

24

Der Spektakel ist die ununterbrochene Rede, die die gegenwirtige Ordnung iiber sich selbst hilt, ihr
lobender Monolog. Er ist das Selbstportrdt der Macht in der Epoche ihrer totalitiren Verwaltung der
Lebensbedingungen. Der fetischistische Anschein reiner Objektivitét in den spektakuldren
Beziehungen verbirgt ihren Charakter als Beziehungen zwischen Menschen und zwischen Klassen:
Eine zweite Natur scheint unsere Umgebung mit ihren fatalen Gesetzen zu beherrschen. Aber der
Spektakel ist nicht das notwendige Produkt der technischen Entwicklung, die ausserdem als eine
natiirliche Entwicklung angesehen wird. Die Gesellschaft des Spektakels ist im Gegenteil die Form,
die ihren eigenen technischen Inhalt wihlt. Wenn der Spektakel unter dem beschrankten Aspekt der
"Massenkommunikationsmittel", seiner tiberwéltigendsten oberfldchlichen Erscheinungsform, als
blosse Instrumentalisierung in die Gesellschaft einzudringen scheinen mag, so ist diese blosse
Instrumentalisierung in Wirklichkeit nichts Neutrales, sondern die Instrumentalisierung selbst, die
ithrer totalen Eigendynamik angemessen ist. Wenn die gesellschaftlichen Bediirfnisse der Zeit, in
der sich solche Techniken entwickeln, nur durch ihre Vermittlung befriedigt werden konnen, wenn
die Verwaltung dieser Gesellschaft und jeglicher Kontakt zwischen den Menschen nur noch durch
diese Macht der sofortigen Kommunikation ausgeiibt werden kann, dann deshalb, weil diese
"Kommunikation" im Wesentlichen einseitig ist, so dass ihre Konzentration darauf hinauslduft, in
den Hénden der Verwaltung des bestehenden Systems die Mittel zu akkumulieren, die es ihr
ermoglichen, diese zielgerichtete Verwaltung fortzufiihren. Die verallgemeinerte Spaltung durch
den Spektakel ist untrennbar mit dem modernen Staat verbunden, d. h. mit der allgemeinen Form
der Spaltung in der Gesellschaft, die ein Produkt der gesellschaftlichen Arbeitsteilung und ein
Organ der biirgerlichen Klassenherrschaft ist.

25

Die Abgrenzung ist das Alpha und das Omega des Spektakels. Die Institutionalisierung der
gesellschaftlichen Arbeitsteilung, die Bildung von Klassen hatte eine erste heilige Andacht
aufgebaut, die mythologische Ordnung, in die sich jede Macht von Anfang an hiillt. Das Heilige hat
die kosmische und ontologische Ordnung gerechtfertigt, die den Interessen der Herren entsprach,
das Heilige hat erklédrt und verschonert, was die Gesellschaft nicht leisten konnte. Jede isolierte
Macht war also spektakulér, aber die Anhaftung aller an ein solches starres Bild bedeutete fiir die
Armut der realen gesellschaftlichen Aktivitit nur die gemeinsame Anerkennung einer imaginiren
Fortsetzung, die noch weitgehend als einheitliche Rahmenbedingung empfunden wurde.

Der moderne Spektakel driickt im Gegenteil aus, was die Gesellschaft tun kann, aber in diesem
Ausdruck steht das Erlaubte absolut im Widerspruch zum Mdoglichen. Der Spektakel ist die
Konservierung des Unbewussten in der praktischen Verdnderung der Existenzbedingungen. Er ist
sein eigenes Produkt und er selbst hat seine Regeln aufgestellt: Er ist ein Pseudo-Sakrament. Er
zeigt, was er ist: die isolierte Macht, die sich in sich selbst entwickelt, im Wachstum der
Produktivitdt mittels der unauthorlichen Verfeinerung der Arbeitsteilung als Parzellierung der
Gesten, die dann von der unabhéngigen Bewegung der Maschinen beherrscht werden; und die fiir
einen immer grosseren Markt arbeiten. Jede Gemeinschaft und jeder kritische Sinn verschwanden
im Zuge dieser Bewegung, in der die Kréfte, die durch Trennung wachsen konnten, noch nicht
wieder zueinander gefunden haben.



26

Mit der allgemeinen Trennung des Arbeitenden von seinem Produkt geht die einheitliche Sicht auf
die ausgeiibte Tatigkeit und die direkte personliche Kommunikation zwischen den Arbeitenden
verloren. Mit dem Fortschreiten des Wachstums isolierter Produkte und der Konzentration des
Produktionsprozesses werden Einheit und Kommunikation zum ausschliesslichen Attribut der
Systemfiihrung. Der Erfolg des Wirtschaftssystems der Trennung ist die Proletarisierung der Welt.

27

Durch den Erfolg der getrennten Produktion als Produktion des Getrennten selbst verschiebt sich
die grundlegende Erfahrung, die in den primitiven Gesellschaften mit der Hauptarbeit verbunden
ist, am Pol der Systementwicklung in Richtung Nicht-Arbeit, Inaktivitit. Diese Inaktivitét ist jedoch
keineswegs von der Produktionstétigkeit befreit: Sie ist von ihr abhéngig, sie ist eine besorgte und
bewundernde Unterwerfung unter die Notwendigkeiten und Ergebnisse der Produktion; sie ist selbst
ein Produkt ihrer Denkweise.

Es kann keine Freiheit ausserhalb der Tétigkeit geben und im Rahmen des Spektakels wird jede
Tatigkeit verneint, genauso wie die tatsdchliche Téatigkeit vollstdndig fiir die globale Konstruktion
dieses Ergebnisses vereinnahmt wurde. So ist die derzeitige "Befreiung von der Arbeit", die
Zunahme der Freizeit, keineswegs eine Befreiung in der Arbeit oder eine Befreiung von einer Welt,
die durch diese Arbeit geformt wird. Nichts von der in der Arbeit gestohlenen Aktivitdt kann in der
Unterwerfung unter ihr Ergebnis wiedergefunden werden.

28

Das auf Vereinzelung basierende Wirtschaftssystem ist eine zirkuldre Produktion von Vereinzelung.
Die Vereinzelung begriindet die Technik und der technische Prozess selbst setzt die Vereinzelung
fort. Vom Auto bis zum Fernseher, alle vom spektakulidren System ausgewéhlten Giiter sind auch
sein Werkzeug fiir die stindige Erweiterung der Vereinzelung der "einsamen Massen." Der
Spektakel findet immer konkreter zu seinen eigenen Grundvoraussetzungen zuriick.

(Anspielung auf das Buch The Lonely Crowd (1950) von David Riesman)

29

Der Verlust der Einheit der Welt ist der Ursprung des Spektakels. Die gigantische Ausbreitung des
modernen Spektakels driickt die Totalitdt dieses Verlustes aus: die Abstraktion jeder einzelnen
Arbeit und die allgemeine Abstraktion der Gesamtproduktion finden ihre perfekte Ubersetzung im
Spektakel, dessen konkrete Seinsweise eben die Abstraktion ist. Im Spektakel stellt sich ein Teil der
Welt vor der Welt dar und ist ihr iiberlegen. Der Spektakel ist nur die gemeinsame Sprache dieser
Abgrenzung. Was die Zuschauer verbindet, ist nur eine unumkehrbare Beziehung zu jenem
Zentrum, das ihre Isolation aufrechterhilt. Der Spektakel vereint die Getrennten, aber er vereint sie
als Getrennte.

30

Die Entfremdung des Zuschauers zum Vorteil des betrachteten Objekts (das das Ergebnis seiner
eigenen unbewussten Aktivitét ist) driickt sich folgendermassen aus: Je mehr er betrachtet, desto
weniger lebt er; je mehr er sich mit den géngigen Darstellungen der vordergriindigen Dinge
identifiziert, desto weniger versteht er seine eigene Existenz und seine eigenen Wiinsche. Die
Fremdheit des Spektakels gegeniiber dem handelnden Menschen zeigt sich darin, dass seine eigenen
Gesten nicht mehr ihm gehoren, sondern jemand anderem, der sie fiir ihn darstellt. Der Zuschauer
fiihlt sich deshalb nirgendwo zu Hause, weil der Spektakel iiberall ist.



31

Der Arbeitende produziert sich nicht selbst, er produziert eine unabhéngige Macht. Der Erfolg
dieser Produktion, ihr Uberfluss kehrt zum Arbeitenden zuriick als Uberfluss der Enteignung. Die
gesamte Zeit und der Raum seiner Welt werden ihm mit dem Wachstum seiner entfremdeten
Produkte fremd. Der Spektakel ist die Karte dieser neuen Welt, eine Karte, die genau ihr
Territorium abdeckt. Genau die Krifte, die uns entglitten sind, zeigen sich uns in ihrer ganzen
Macht.

(Umkehrung von : "Die Karte ist nicht das Territorium." Alfred Korzybski)

32

Der Spektakel entspricht einer konkreten Fertigung der Entfremdung der Gesellschaft. Die
wirtschaftliche Expansion ist hauptsdchlich die Expansion dieser konkreten industriellen
Produktion. Was mit der sich um sich selbst drehenden Wirtschaft wéchst, kann nur die
Entfremdung sein, die genau in ihrem urspriinglichen Kern enthalten war.

33

Der Mensch, der von seinem Produkt getrennt ist, erzeugt selbst mehr und mehr alle Einzelheiten
seiner Welt und so ist er je ldnger je mehr von seiner Welt getrennt. Je mehr sein Leben jetzt sein
Produkt ist, desto mehr ist er von seinem Leben getrennt.

34

Der Spektakel ist das Kapital in einem solchen Ausmass, dass er zu einem Bild wird.

II Die Ware als Spektakel

"Denn die Ware kann in ihrem authentischen Wesen nur als universelle Kategorie des
gesellschaftlichen Gesamtwesens verstanden werden. Nur in diesem Zusammenhang erlangt die aus
dem Warenverhiltnis entspringende Verdinglichung eine entscheidende Bedeutung, sowohl fiir die
objektive Entwicklung der Gesellschaft als auch fiir die Haltung der Menschen ihr gegeniiber, fiir
die Unterwerfung ihres Bewusstseins unter die Formen, in denen diese Verdinglichung zum
Ausdruck kommt... Diese Unterwerfung wird noch dadurch gesteigert, dass mit zunehmender
Rationalisierung und Mechanisierung des Arbeitsprozesses die Tétigkeit des Arbeiters ihren
Charakter als Aktivitdt verliert und zu einer zuschauenden Grundeinstellung wird."

Georg Lukacs (Geschichte und Klassenbewusstsein)

10



35

In jener wesentlichen Bewegung des Spektakels, die darin besteht, alles, was in der menschlichen
Tatigkeit in fliissigem Zustand existierte in sich aufzunehmen, um dasselbe im geronnenen Zustand
zu besitzen und zwar als Dinge, die durch ihre Formulierung als Negativ des gelebten Wertes zum
alleinigen Wert geworden sind, erkennen wir wiederum die Ware, unseren alten Feind, der es so gut
versteht, auf den ersten Blick als etwas Triviales und sich selbst Verstehendes zu erscheinen,
wiéhrend er im Gegenteil so komplex und voll von metaphysischen Feinheiten ist.

36

Es ist das Prinzip des Warenfetischismus (die Beherrschung der Gesellschaft durch "{ibersinnliche,
wenn auch sinnliche Dinge"), das sich im Spektakel absolut erfiillt, in welchem die sinnliche Welt
durch eine Auswahl von Bildern, die ausserhalb von ihr existieren ersetzt wird und der gleichzeitig
als das Sinnliche in Reinform auftritt.

37

Die zugleich anwesende und abwesende Welt, die der Spektakel sichtbar werden lésst, ist die Welt
der Ware, die alles, was erlebt wird, beherrscht. Und die Welt der Ware wird so gezeigt, wie sie ist,
denn ihre Entwicklung ist identisch mit der Distanzierung der Menschen untereinander und
gegeniiber threm Gesamtprodukt.

38

Der Verlust der Qualitét, offensichtlich auf allen Ebenen der spektakuldren Sprache, der Objekte,
die sie lobt und der Verhaltensweisen, die sie regelt, ist nur die Ubersetzung der grundlegenden
Charaktere der realen Produktion, die die Realitéit beiseite schiebt: die Warenform ist durch und
durch die Gleichheit mit sich selbst, die Kategorie des Quantitativen. Es ist das Quantitative, das der
Verlust der Qualitit entwickelt und er kann sich nur im Quantitativen entwickeln.

39

Diese Entwicklung, die das Qualitative ausschliesst, ist als Entwicklung gesehen selbst dem
qualitativen Ubergang unterworfen: der Spektakel zeigt an, dass er die Schwelle seines eigenen
Uberflusses iiberschritten hat; wihrend dies noch lokal nur an einigen Punkten wahr ist, ist es aber
bereits wahr im universellen Massstab, der der urspriingliche Bezugspunkt der Ware ist - ein
Bezugspunkt, den ihre praktische Entwicklung, die die Erde als globalen Markt zusammenfasst,
verifiziert hat.

40

Die Entwicklung der Produktivkréfte war die unbewusste Wirkungsgeschichte, die die
Existenzbedingungen von Menschengruppen als Uberlebensbedingungen schuf und veriinderte und
diese Bedingungen als wirtschaftliche Grundlage fiir alle ihre Unternehmungen ausbaute. Der
Warensektor war innerhalb einer natiirlichen Wirtschaft die Bildung eines Uberschusses an Leben.
Die Warenproduktion, die den Austausch verschiedener Produkte zwischen unabhéngigen
Produzenten beinhaltet, konnte lange Zeit handwerklich bleiben, enthalten in einer marginalen
wirtschaftlichen Funktion, in der ihre quantitative Dimension noch verborgen war. Wo sie jedoch
auf die gesellschaftlichen Bedingungen des Grosshandels und der Kapitalreinvestition stiess, ergriff
sie die totale Herrschaft iiber die Wirtschaft. Die gesamte Wirtschaft wurde dann zu dem, als was
sich die Ware im Laufe dieser Eroberung erwiesen hatte: ein Prozess quantitativer Entwicklung.
Diese unauthorliche Entfaltung der wirtschaftlichen Macht in Form der Ware, die die menschliche

11



Arbeit zur Warenarbeit, zum Lohn verklirt hat, fiihrt kumulativ zu einem Uberfluss, in dem die
Frage des Uberlebens, die am Anfang stand zweifellos geldst ist, aber auf eine Art und Weise, dass
sie immer wieder neu gestellt werden muss; sie wird jedes Mal auf einer hoheren Stufe neu gestellt.
Das Wirtschaftswachstum befreite die Gesellschaften von dem natiirlichen Druck, der fiir ihren
unmittelbaren Kampf ums Uberleben nétig war, aber dann sind es ihre Befteier, von denen sie nicht
befreit sind. Die Unabhéngigkeit der Ware hat sich auf die gesamte Wirtschaft ausgedehnt, tiber die
die Ware herrscht. Die Wirtschaft verwandelt die Welt, aber sie verwandelt sie nur in die Welt der
Wirtschaft. Die Pseudonatur, in die sich die menschliche Arbeit entfremdet hat, verlangt, ihren
Dienst unendlich fortzusetzen und dieser Dienst, der nur von sich selbst beurteilt und abgesegnet
wird, fiihrt dazu, dass er die Gesamtheit der gesellschaftlich erlaubten Anstrengungen und Projekte
als seine Diener gewinnt. Der Uberfluss an Waren, d. h. der marktwirtschaftlichen Verhiltnisse,
kann nur noch ein Fortbestehen in gesteigertem Zustand bedeuten.

41

Die Vorherrschaft der Ware wurde zunichst auf verborgene Weise iiber die Wirtschaft ausgetibt,
die selbst als materielle Grundlage des gesellschaftlichen Lebens unbemerkt und unverstanden
blieb, wie das scheinbar Vertraute, das deswegen aber noch lange nicht bekannt ist. In einer
Gesellschaft, in der die konkrete Ware selten ist oder in der Minderheit bleibt, ist es die scheinbare
Vorherrschaft des Geldes, die sich als mit Vollmachten ausgestatteter Abgesandter prasentiert, der
im Namen einer unbekannten Macht spricht. Mit der industriellen Revolution, der Arbeitsteilung
und der Massenproduktion fiir den Weltmarkt erscheint die Ware eigentlich als eine Macht, die das
gesellschaftliche Leben tatséchlich iiberlagert. In diesem Augenblick konstituiert sich die politische
(National-) Okonomie als herrschende Wissenschaft und als Wissenschaft der Herrschaft.

42

Der Spektakel ist der Moment, in dem die Ware die totale Besetzung des gesellschaftlichen Lebens
erreicht hat. Das Verhiltnis zur Ware ist nicht nur sichtbar, sondern man sieht nur noch sie: die
Welt, die man sieht, ist Ware. Die moderne Wirtschaftsproduktion dehnt ihre Diktatur breit
gefachert und intensiv aus. An den am wenigsten industrialisierten Orten ist die Herrschaft der
Ware bereits mit einigen Leitprodukten vertreten und die imperialistische Herrschaft wird ausgeiibt
durch diejenigen Gebiete, die in der Entwicklung der Produktivitét fiihrend sind. In diesen
fortgeschrittenen Gebieten wird der soziale Raum von einer kontinuierlichen Ablagerung
geologischer Schichten von Waren durchdrungen. An diesem Punkt der "zweiten industriellen
Revolution" wird der entfremdete Konsum zu einer weiteren Pflicht der entfremdeten Produktion
fiir die Massen. Es ist die gesamte verkaufte Arbeit einer Gesellschaft, die insgesamt zur
Gesamtware wird, deren Teufelskreis fortgesetzt werden muss. Um dies zu erreichen, muss diese
Gesamtware fragmentarisch an das fragmentierte Individuum abgegeben werden, das absolut von
den als Einheit wirkenden Produktivkriften isoliert ist. Hier muss sich also die spezialisierte
Wissenschaft der Herrschaft ihrerseits spezialisieren: Sie zerbroselt in Soziologie, Psychotechnik,
Kybernetik, Semiotik usw. und sorgt dafiir, dass sich alle Ebenen des Prozesses selbst regulieren.

43

Wiihrend die politische Okonomie in der friihen Phase der kapitalistischen Akkumulation im
Proletarier nur den Arbeiter sieht, der fiir die Erhaltung seiner Arbeitskraft nur das unerléssliche
Minimum erhalten soll, ohne ihn jemals in seiner Freizeit, in seiner Menschlichkeit zu
berticksichtigen, kehrt sich diese Position der Ideen der herrschenden Klasse um, sobald der in der
Warenproduktion erreichte Grad des Uberflusses ein zusétzliches Mass an Mitarbeit des Arbeiters
erfordern wiirde.

Dieser Arbeiter, der plotzlich von der totalen Verachtung befreit ist, die thm stindig durch alle
Massnahmen zur Organisation und Uberwachung der Produktion deutlich gemacht wird, wird, in

12



der Verkleidung des Konsumenten, mit beflissener Hoflichkeit jeden Tag ausserhalb der Produktion
scheinbar wie ein ehrbarer Mensch behandelt. Dann iibernimmt der Humanismus der Ware die
Freizeit und die Menschlichkeit des Arbeiters ganz einfach deshalb, weil die politische Okonomie
nun als politische Okonomie diese Sphiren beherrschen kann und muss. So hat "die vollendete
Verleugnung des Menschen" die gesamte menschliche Existenz libernommen.

44

Der Spektakel ist ein permanenter Opiumkrieg, um die Menge des Stoffs dem Bedarf entsprechend
bereitzustellen; und um die Befriedigung durch die Dosis, die nach ihren eigenen Gesetzen
zunimmt. Aber wenn die konsumierbare Dosis etwas ist, das immer weiter wachsen muss, dann
deshalb, weil es immer wieder Entzug gibt. Wenn es kein Jenseits der gesteigerten Dosis gibt,
keinen Punkt, an dem sie authéren konnte zu wachsen, dann deshalb, weil sie selbst nicht jenseits
vom Entzug liegt, sondern weil es der Entzug ist, der die Oberhand gewinnt.

45

Mit der Automatisierung, die der fortschrittlichste Sektor der modernen Industrie und zugleich das
Vorbild ist, in dem sich ihre Praxis perfekt zusammenfasst, ist es notwendig, dass die Warenwelt
diesen Widerspruch liberwindet: das technische Instrumentarium, das die Arbeit objektiv abschafft,
muss gleichzeitig die Arbeit als Ware und als einzigen Ursprung der Entstehung der Ware erhalten.
Damit die Automatisierung oder eine andere, weniger extreme Form der Steigerung der
Produktivitdt der Arbeit nicht tatséchlich die gesellschaftlich notwendige Arbeitszeit auf
gesamtgesellschaftlicher Ebene verringert, miissen neue Arbeitsplitze geschaffen werden.

Der tertidre Sektor, die Dienstleistungsbranche ist die riesige Ausweitung der Etappenlinien der
Armee zur Verteilung und Anpreisung der aktuellen Waren, die opportunistisch auf die
Notwendigkeit der Mobilmachung von zusétzlichem Personal stosst, das angesichts des Bedarfs an
solchen Waren die Arbeit der ganzen Organisation im Back-Office leistet.

46

Der Tauschwert konnte sich nur als Trager des Gebrauchswerts herausbilden, aber sein Sieg mit
seinen eigenen Waffen schuf die Voraussetzung fiir seine autonome Herrschaft. Indem er jeden
menschlichen Verwendungszweck mobilisierte und das Monopol auf seine Befriedigung an sich
nahm, beherrschte er schliesslich den Gebrauch. Der Tauschprozess hat sich mit jeder moglichen
Nutzung identifiziert und sie auf seine Gnade reduziert. Der Tauschwert ist der Soldnerfiihrer des
Gebrauchswerts, der schliesslich den Krieg ganz auf eigene Rechnung fiihrt.

47

Diese Konstante der kapitalistischen Wirtschaft, der tendenzielle Riickgang des Gebrauchswerts,
entwickelt eine neue Form der Ausgrenzung innerhalb der verbesserten Lebensumsténde, die
ebenso wenig von der alten Knappheit befreit sind, weil sie die Teilnahme der grossen Mehrheit der
Menschen als Lohnarbeiter an der unendlichen Fortsetzung ihrer Bemiihungen benétigt; und jeder
weiss, dass er sich dem unterwerfen, oder sterben muss. Die Realitdt dieser Erpressung, die
Tatsache, dass der Bedarf in seiner &rmsten Form (Essen, Wohnen) nur noch im illusionéren
Reichtum der verbesserten Lebensumstinde gefangen ist, ist beim Konsum moderner Waren die
reale Grundlage fiir die Akzeptanz der Illusion im Allgemeinen. Der reale Konsument wird zum
Konsumenten von Illusionen. Die Ware ist diese tatséchlich reale Illusion und der Spektakel ihre
allgemeine Manifestation.

13



48

Der Gebrauchswert, der bisher implizit im Tauschwert enthalten war, muss nun ausdriicklich in der
umgekehrten Realitét des Spektakels proklamiert werden, gerade weil seine tatsdchliche Realitét
von der liberentwickelten Warenwirtschaft zerfressen wird; und weil eine Pseudorechtfertigung fiir
das unechte Leben notwendig wird.

49

Der Spektakel ist die Kehrseite des Geldes: das abstrakte allgemeine Aquivalent aller Waren. Aber
wenn das Geld die Gesellschaft als Darstellung der zentralen Aquivalenz beherrschte, d.h. der
Austauschbarkeit der vielfdltigen Giiter, deren Gebrauch stets unvergleichbar blieb, ist der
Spektakel seine entwickelte moderne Ergdnzung, in der die Gesamtheit der Warenwelt en bloc
erscheint, als allgemeine Aquivalenz zu dem, was die gesamte Gesellschaft sein kann und tun kann.
Der Spektakel ist das Geld, das man nur anschaut, denn in ihm hat sich bereits die Totalitit des
Gebrauchs gegen die Totalitdt der abstrakten Darstellung ausgetauscht. Der Spektakel ist nicht nur
der Diener des Pseudogebrauchs, er ist bereits in sich selbst der Pseudogebrauch des Lebens.

50

Das konzentrierte Ergebnis der gesellschaftlichen Arbeit wird im Augenblick des wirtschaftlichen
Uberflusses deutlich sichtbar und unterwirft alle Realitéit dem Schein, der jetzt sein Produkt ist. Das
Kapital ist nicht mehr das unsichtbare Zentrum, das die Produktionsweise lenkt: sein Wachstum
durch Reinvestition breitet es in Form von sinnlich erfassbaren Objekten bis zur Peripherie aus.
Sein Erscheinungsbild reicht so weit wie die gesamte Ausdehnung der Gesellschaft.

51

Der Sieg der entfesselten Wirtschaft muss gleichzeitig ihr Untergang sein. Die Krifte, die sie
entfesselte, beseitigten die wirtschaftliche Notwendigkeit, die die unveranderliche Grundlage der
alten Gesellschaften war. Wenn sie diese durch die Notwendigkeit einer unendlichen
wirtschaftlichen Entwicklung ersetzt, kann sie nur die Befriedigung der ersten, summarisch
anerkannten menschlichen Bediirfnisse durch eine ununterbrochene Herstellung von Pseudo-
Bediirfnissen ersetzen, die sich einzig auf das Pseudo-Bediirfnis der Aufrechterhaltung ihrer
Herrschaft zuriickfiihren lassen. Aber die autonome Wirtschaft trennt sich flir immer vom tiefen
Bediirfnis in demselben Masse, in dem sie aus dem gesellschaftlichen Unbewussten ausbricht, das
von ihr abhingig war, ohne es zu wissen. "Alles, was bewusst ist, nutzt sich ab. Was unbewusst ist,
bleibt unveranderlich. Aber wenn etwas einmal bewusst wird, verfallt es dann nicht seinerseits?"
(Sigmund Freud).

52

In dem Moment, in dem die Gesellschaft entdeckt, dass sie von der Wirtschaft abhédngig ist, ist die
Wirtschaft in Wirklichkeit von ihr abhéngig. Diese unterirdische Macht, die gewachsen ist, um
souveridn zu erscheinen, hat selbst ihre Macht verloren. Wo das wirtschaftliche Es stand, muss das
Ich kommen. Das Subjekt kann nur aus der Gesellschaft hervorgehen, d. h. aus dem Kampf, der in
der Gesellschaft stattfindet. Die mogliche Existenz des Subjekts hdngt von den Ergebnissen des
Klassenkampfes ab, der sich als Produkt und als Produzent der 6konomischen Grundlage der
Geschichte offenbart.

14



53

Das Bewusstsein des Verlangens und das Verlangen des Bewusstseins sind identisch mit diesem
Projekt, das in seiner negativen Form die Abschaffung der Klassen will, d.h. den direkten Zugriff
der Arbeiter auf alle Bereiche ihrer Tétigkeit. Sein Gegenteil ist die Gesellschaft des Spektakels, wo
die Ware sich selbst betrachtet in einer Welt, die sie selbst erschaffen hat.

111 Einheit und Spaltung im Erscheinungsbild

"An der philosophischen Front des Landes findet eine neue, hitzige Debatte iiber die Begriffe "Eins
teilt sich in zwei" und "Zwei verschmelzen zu einem" statt. Diese Debatte ist ein Kampf zwischen
Befiirwortern und Gegnern der materialistischen Dialektik, ein Kampf zwischen zwei
Weltanschauungen: der proletarischen und der biirgerlichen. Diejenigen, die behaupten, dass "Eins
teilt sich in zwei" das Grundgesetz der Dinge ist, stehen auf der Seite der materialistischen
Dialektik; diejenigen, die behaupten, dass das Grundgesetz der Dinge darin besteht, dass "Zwei zu
Eins verschmelzen", sind gegen die materialistische Dialektik. Beide Seiten haben eine klare
Trennlinie zwischen sich gezogen und ihre Argumente sind diametral entgegengesetzt. Diese
Polemik spiegelt auf ideologischer Ebene den akuten und komplexen Klassenkampf wider, der in
China und in der Welt stattfindet."

(die rote Fahne von Bejing, 21. September 1964)

54

Wie die moderne Gesellschaft, so ist auch der Spektakel gleichzeitig geeint und gespaltet. Wie sie
baut er seine Einheit auf der Spaltung auf. Aber der Widerspruch, wenn er im Spektakel auftaucht,
wird seinerseits durch eine Umkehrung seiner Bedeutung widerlegt; so dass die gezeigte Spaltung
einheitlich ist, wahrend die gezeigte Einheit gespaltet ist.

55

Es ist der Kampf der Regierungen, die sich fiir die Verwaltung desselben sozio6konomischen
Systems konstituiert haben, das sich als offizieller Widerspruch offenbart, der Widerspruch, der in
Wirklichkeit zur realen Gemeinschaft gehort; dies gilt sowohl im Weltmassstab als auch innerhalb
jeder Nation.

15



56

Die spektakuldren Scheinkdmpfe rivalisierender Formen getrennter Macht sind zugleich real, indem
sie die ungleiche und konfliktreiche Entwicklung des Systems widerspiegeln, die relativ
widerspriichlichen Interessen der Klassen oder Klassenunterabteilungen, die das System anerkennen
und ihre eigene Teilhabe an seiner Macht definieren. So wie die Entwicklung der fortschrittlichsten
Wirtschaft die Konfrontation bestimmter Prioritdten mit anderen ist, werden die totalitére
Verwaltung der Wirtschaft durch die Staatsbiirokratie und der Zustand der Léander, die sich in der
Sphére der Kolonisation oder Halbkolonisation befinden, durch betréchtliche Besonderheiten in den
Bedingungen der Produktion und der Macht definiert. Diese verschiedenen Gegensétze konnen sich
innerhalb des Spektakels nach ganz unterschiedlichen Kriterien als absolut unterschiedliche
Gesellschaftsformen darstellen. Aber neben ihrer tatsdchlichen Realitit als einzelne Sektoren liegt
die Wahrheit ihrer Besonderheit im universellen System, worin sie enthalten sind: in der
einzigartigen Bewegung, die aus dem gesamten Planeten ihr Feld bereitet hat, ndmlich im
Kapitalismus.

57

Die Tragergesellschaft des Spektakels beherrscht die unterentwickelten Regionen nicht nur durch
thre wirtschaftliche Vormachtstellung. Sie beherrscht sie auch als Gesellschaft des Spektakels. Dort,
wo die materielle Basis noch fehlt, hat die moderne Gesellschaft bereits spektakulér die
gesellschaftliche Oberfliache eines jeden Kontinents erobert. Sie definiert das Programm einer
herrschenden Klasse und steht ihrer Konstituierung vor. So wie sie die Pseudo-Giiter feil hilt, die es
zu begehren gilt, so bietet sie den lokalen Revolutiondren die falschen Revolutionsmodelle an. Der
eigene Spektakel der biirokratischen Macht, die viele Industrieldnder in ihrer Gewalt hat, ist genau
wie ihre allgemeine Pseudo-Negation und ihre Unterstiitzung Teil des gesamten Spektakels. Wenn
der Spektakel in unterschiedlichen Liandern betrachtet wird, zeigt er offensichtlich totalitire
Spezialisierungen des gesellschaftlichen Sprechens und der gesellschaftlichen Verwaltung, aber
diese Spezialisierungen verschmelzen auf der Ebene der globalen Funktionsweise des Systems zu
einer weltweiten spektakuldren Arbeitsteilung.

58

Die spektakuldre Arbeitsteilung, die die Allgemeingiiltigkeit der bestehenden Ordnung bewahrt,
bewahrt aber hauptsidchlich den dominierenden Pol ihrer Weiterentwicklung. Die Wurzel des
Spektakels liegt im Boden der iippig gewordenen Wirtschaft und von dort kommen die Friichte, die
schliesslich dazu tendieren, den spektakuldren Markt zu beherrschen, trotz der ideologisch-
polizeilichen protektionistischen Barrieren irgendeines lokalen Spektakels mit autoritdrem
Anspruch.

59

Die Bewegung der Banalisierung, die unter den schillernden Ablenkungen des Spektakels die
moderne Gesellschaft weltweit beherrscht, beherrscht die Gesellschaft auch an jedem Punkt, an dem
der gesteigerte Verbrauch von Waren die Rollen und Objekte, die zur Auswahl stehen, scheinbar
vervielfacht hat.

Das Uberleben der Religion und der Familie - dieses bleibt die Hauptform der Vererbung der
biirgerlichen Klassenmacht - und damit das Uberleben der moralischen Unterdriickung, welche die
Religion und Familie mit sich fiihren, konnen sich als ein und dasselbe in der sich wiederholenden
These diese Welt zu geniessen zusammentun, wobei diese Welt eben nur als Pseudo-Genuss erzeugt
wird, der die Unterdriickung in sich mitfiihrt. Zu dieser seligen Akzeptanz des Bestehenden kann
sich auch eine rein spektakuldre Revolte hinzu gesellen: dies spiegelt die einfache Tatsache wider,
dass die Unzufriedenheit selbst zur Ware geworden ist, sobald der wirtschaftliche Uberfluss in der

16



Lage war, seine Produktion bis zur Verarbeitung eines solchen Rohstoffs auszudehnen.
60

Indem er das Bild einer mdglichen Rolle in sich konzentriert, konzentriert der Filmstar eben diese
Banalitit, diese spektakulire Wiedergabe des lebenden Menschen. Der Star ist als solcher die
Spezialisierung des scheinbaren Erlebens, das Objekt der Identifikation mit dem scheinbaren Leben
ohne jegliche Tiefe, das die Zersplitterung der tatsdchlich gelebten produktiven Spezialisierungen
kompensieren soll.

Die Filmstars existieren, um verschiedene Arten von Lebensstilen und von
Gesellschaftsverstidndnissen zu verkorpern, die sich global ausleben kdnnen. Sie verkorpern das
unerreichbare Ergebnis der gesellschaftlichen Arbeit, indem sie die Nebenprodukte dieser Arbeit
mimen, die auf magische Weise als ihr Ziel iiber sie gestellt werden: Macht und Ferien,
Entscheidung und Konsum, die am Anfang und am Ende eines unbestrittenen Prozesses stehen.
Hier ist es die Regierungsmacht in der Rolle des Pseudo-Star, dort ist es der Konsums-Star, der als
Pseudo-Macht iiber das Erlebte gekiirt wird. Aber so wie diese Aktivitdten des Filmstars nicht
wirklich global sind, sind sie auch nicht vielfiltig.

61

Der als Filmstar inszenierte Agent des Spektakels ist das Gegenteil des Individuums, der Feind des
Individuums in sich selbst genauso offensichtlich wie der Feind des Individuums in den anderen.
Indem er in den Spektakel als Identifikationsmodell libergegangen ist, hat er jede autonome Qualitét
aufgegeben, um sich selbst mit dem allgemeinen Gesetz des Gehorsams gegeniiber dem Lauf der
Dinge zu identifizieren. Der Star des Konsums reprisentiert zwar dusserlich verschiedene
Personlichkeitstypen, zeigt aber, dass jeder dieser Typen gleichermassen Zugang zur Gesamtheit
des Konsums hat und darin gleichermassen sein Gliick findet.

Der Star der Entscheidung muss den gesamten Bestand dessen in sich vereinen, was als
menschliche Qualitdten anerkannt worden ist. So werden zwischen diesen Qualitdten die offiziellen
Unterschiede durch die offiziellen Ahnlichkeiten annulliert, die die Voraussetzung fiir ihre
Exzellenz in allem sind. Chruschtschow war General geworden, um tiber die Schlacht von Kursk zu
entscheiden und zwar nicht auf dem Schlachtfeld, sondern am zwanzigsten Jahrestag, als er
Staatschef war. Kennedy war der Redner geblieben, bis er seine Laudatio an seinem eigenen Grab
hielt, weil Theodore Sorensen zu diesem Zeitpunkt noch immer die Reden fiir Kennedys Nachfolger
in jenem Stil verfasste, der so viel dazu beigetragen hatte, dass die Personlichkeit des Verstorbenen
beachtet wurde. Die bewundernswerten Menschen, in denen sich das System personifiziert, sind
bekanntlich nicht das, was sie sind; sie wurden zu grossen Ménnern, indem sie die Realitdt des
kleinsten individuellen Lebens unterliefen und jeder weiss das.

62

Die falsche Auswahl in der spektakulédren Fiille, eine Auswahl, liegt im Nebeneinander von
konkurrierenden und solidarischen Spektakeln wie auch im Nebeneinander von Rollen, die sowohl
exklusiv als auch verschachtelt sind, (hauptsédchlich von Bedeutungen und von Objekten getragen).
Dieses Nebeneinander entwickelt sich zum Kampf von gespenstischen Qualititen, die dazu
bestimmt sind, die Zustimmung zum quantitativen Gewdhnlichen anzuregen.

So entstehen wieder falsche, archaische Gegensitze, Regionalismen oder Rassismen, die die
Aufgabe haben, die Gemeinheit der hierarchischen Platze im Konsum als fantastische
Uberlegenheit im Sein hoch zu stilisieren.

So wird die endlose Reihe der ldcherlichen Auseinandersetzungen, die ein hinunter gespieltes
Interesse mobilisieren, vom Leistungssport bis zu den Wahlen neu zusammengesetzt. Dort, wo sich
der Uberfluss im Verbrauch etabliert hat, tritt ein spektakulirer Hauptgegensatz zwischen Jugend
und Erwachsenen in den Vordergrund der falschen Rollen: denn nirgendwo gibt es einen

17



Erwachsenen, der sein Leben selbst in der Hand hat und die Jugend, die Erneuerung dessen, was
existiert, ist keineswegs das Eigentum dieser Menschen, die jetzt jung sind, sondern das Eigentum
des Wirtschaftssystems, der Dynamik des Kapitalismus. Das sind Dinge, die herrschen und jung
sind, die jagen und sich selbst verdringen.

63

Es ist die Einheit des Elends, die sich hinter den spektakuldren Gegensitzen verbirgt. Wenn sich
unter den Masken der totalen Wahl verschiedene Formen derselben Entfremdung bekdmpfen, dann
deshalb, weil sie alle auf den verdringten realen Widerspriichen aufgebaut sind. Je nach den
Erfordernissen des jeweiligen Stadiums des Elends, das er dementiert und aufrechterhélt, existiert
der Spektakel in konzentrierter oder in diffuser Form. In beiden Fillen ist er nur ein Bild
gliicklicher Vereinigung, umgeben von Trostlosigkeit und Schrecken, im ruhigen Zentrum des
Ungliicks.

64

Der konzentrierte Spektakel gehort hauptsachlich zum biirokratischen Kapitalismus, wobei er
allerdings als Technik der Staatsmacht auch in riickstandigeren Mischwirtschaften oder in
bestimmten Krisenzeiten des fortgeschrittenen Kapitalismus tibernommen werden kann. Das
biirokratische Eigentum ist ndmlich selbst in dem Sinne konzentriert, dass der einzelne Biirokrat nur
iiber die biirokratische Gemeinschaft, nur als Mitglied dieser Gemeinschaft, eine Beziehung zum
Besitz der Gesamtwirtschaft hat. Ausserdem liegt auch die weniger entwickelte Warenproduktion in
einer konzentrierten Form vor: die Ware, die die Biirokratie besitzt, ist die gesamte gesellschaftliche
Arbeit und was sie an die Gesellschaft verkauft, ist ihr Uberleben als Ganzes. Die Diktatur der
biirokratischen Wirtschaft kann den ausgebeuteten Massen keinen nennenswerten
Entscheidungsspielraum lassen, da sie alles selbst wihlen musste und jede andere Wahl von aussen,
egal ob es sich um Lebensmittel oder Musik handelt, bereits die Wahl ihrer vollstdndigen
Zerstorung ist.

Sie muss mit stdndiger Gewalt einhergehen. Das aufgezwungene Bild des Guten sammelt in seinem
Spektakel die Gesamtheit dessen, was offiziell existiert und konzentriert sich normalerweise auf
einen einzigen Menschen, der der Garant fiir seinen totalitiren Zusammenbhalt ist. Mit diesem
absoluten Filmstar muss sich jeder auf magische Weise identifizieren oder er muss verschwinden.
Denn er ist der Meister seines Nicht-Konsums und das heroische Abbild eines akzeptablen Sinns fiir
die absolute Ausbeutung, die in Wirklichkeit das einfache Wachstum ist, das durch Terror
beschleunigt wird. Wenn jeder Chinese Mao lernen und damit Mao sein muss, dann deshalb, weil er
nichts anderes zu sein hat. Wo der konzentrierte Spektakel regiert, regiert auch die Polizei.

65

Der diffuse Spektakel begleitet den Uberfluss an Waren, die ungestdrte Entwicklung des modernen
Kapitalismus. Hier wird jede einzelne Ware fiir sich genommen im Namen der Erhabenheit der
Produktion der Gesamtheit der Gegenstiinde gerechtfertigt, von der der Spektakel ein
entschuldigender Katalog ist. Unvereinbare Behauptungen dringen sich auf der Biihne des
einheitlichen Spektakels der Uberflusswirtschaft, so wie verschiedene Leitprodukte gegenseitig ihre
widerspriichlichen Entwiirfe zur Gestaltung der Gesellschaft unterstiitzen, wo der Spektakel der
Autos einen perfekten Verkehr will, der die alten Stadte zerstort, wihrend der Spektakel der Stadt
selbst die ruhigen Museumsviertel briauchte. Die bereits problematische Befriedigung, die dem
Verbrauch des Ganzen zugeschrieben wird, wird demnach sofort verfilscht, indem der tatséchliche
Konsument nur eine Folge von Fragmenten dieses Warengliicks direkt beriihren kann, Fragmente,
in denen jedes Mal die hohe Qualitét, die dem Ganzen zugeschrieben wird offensichtlich fehlt.

18



66

Jede bestimmte Ware kdmpft fiir sich selbst, kann die anderen nicht anerkennen; sie behauptet, sich
iiberall durchzusetzen, als wire sie die einzige. Dann ist der Spektakel der epische Lobgesang dieser
Konfrontation, den der Fall irgendeiner Stadt Troja nicht beenden konnte. Das Schauspiel besingt
nicht die Menschen und ihre Waffen, sondern die Waren und ihre Leidenschaften. In diesem
blinden Kampf verwirklicht jede Ware, indem sie ihrer Leidenschaft folgt, in Wirklichkeit
unbewusst etwas Hoheres: die Weltwerdung der Ware, die zugleich die Warenwerdung der Welt ist.
So verschleisst sich das Besondere der Ware in der Schlacht durch eine List der Warenvernuntt,
wihrend die Form der Ware ihrer absoluten Verwirklichung entgegen geht.

67

Die Befriedigung, welche die im Uberfluss vorhandene Ware im Gebrauch nicht mehr bringen
kann, wird in der Anerkennung ihres Wertes als Ware gesucht: Es ist der Gebrauch der Ware, der
sich selbst geniigt; und fiir den Konsumenten geniigt die religiose Hingabe an die souverine Freiheit
der Ware. So verbreiten sich Wellen der Begeisterung rasend schnell fiir ein bestimmtes Produkt,
Wellen, die von allen Informationsmedien angeheizt und unterstiitzt werden. Ein Film bringt einen
bestimmten Kleidungsstil hervor, eine Zeitschrift ruft Clubs auf den Plan, die wiederum
verschiedene Outfits auf den Markt bringen. Das Werbegadget driickt diese Tatsache aus, dass in
dem Moment, in dem die Masse der Waren ins Abwegige abrutscht, das Abwegige selbst zu einer
besonderen Ware wird. In Werbeschliisselanhdngern zum Beispiel, die nicht mehr gekauft werden,
sondern zusétzliche Geschenke sind, die verkaufte Prestigeobjekte begleiten, oder die durch Tausch
aus ihrer eigenen Sphire hervorgehen, kann man die Manifestation einer mystischen Hingabe an die
Transzendenz der Ware erkennen.

Wer Schliisselanhidnger sammelt, die gerade erst hergestellt wurden, um gesammelt zu werden,
sammelt die Ablassbriefe der Ware, ein glorreiches Zeichen seiner wirklichen Priasenz unter seinen
Glaubensbriidern. Der verdinglichte Mensch zeigt den Beweis seiner Vertrautheit mit der Ware. Der
verdinglichte Mensch stellt den Beweis seiner Intimitit mit der Ware zur Schau. Wie in der
Bewegung der Wundertdter oder Veitstdnzer des alten religiosen Fetischismus erreicht auch der
Warenfetischismus Momente inbriinstiger Erregung. Der einzige Brauch, der sich hier noch zeigt,
ist der Brauch der fundamentalen Unterwerfung.

68

Zweifellos kann der im modernen Konsum aufgezwungene Pseudobedarf keinem authentischen
Bediirfnis oder Wunsch gegeniibergestellt werden, der nicht selbst durch die Gesellschaft und ihre
Geschichte geprigt ist. Aber die im Uberfluss vorhandene Ware ist da wie der absolute Bruch einer
organischen Entwicklung der gesellschaftlichen Bediirfnisse. IThr mechanisches Wachstum setzt ein
unbegrenztes Kiinstliches frei, dem das lebendige Begehren wehrlos unterlegen ist. Die stetig
wachsende Macht eines unabhédngigen Kiinstlichen erzeugt iiberall eine Verfalschung des
gesellschaftlichen Lebens.

69

Im Bild der gliicklichen Vereinigung der Gesellschaft im Konsum ist die bereits vorhandene
Spaltung bloss aufgeschoben bis zur néchsten Nichterfiillung im Konsumierbaren. Jedes besondere
Fabrikat, das die Hoffnung auf eine blitzschnelle Abkiirzung ins gelobte Land des totalen Konsums
darstellen soll, wird seinerseits zeremoniell als die entscheidende Einzigartigkeit prasentiert. Aber
wie im Fall der sofortigen Verbreitung von scheinbar aristokratischen Modenamen, die fast von
allen Personen desselben Alters getragen werden, konnte das Objekt, von dem eine singulidre Macht
erwartet wird, nur deshalb zur Verehrung der Massen angeboten werden, weil es in einer genug
grossen Anzahl von Exemplaren in Umlauf gebracht worden war, um massenhaft verbraucht zu

19



werden. Der Prestigecharakter dieses beliebigen Produkts entsteht nicht dadurch, dass es eine Zeit
lang in den Mittelpunkt des gesellschaftlichen Lebens gestellt worden war so, wie das Geheimnis
des Zwecks seiner Produktion nicht dadurch enthiillt wurde. Der Gegenstand, der im Spektakel
prestigetrachtig war, wird in dem Augenblick vulgér, in dem er bei diesem und bei allen anderen
Konsumenten Einzug hélt. Er enthiillt zu spét das Wesen seiner Armseligkeit, das er natiirlich aus
dem FElend seiner Produktion bezieht.

70

Der Schein der Zufriedenheit muss sich selbst entlarven, indem er sich selbst ersetzt und zwar
indem er dem Wandel der Produkte und dem Wandel der allgemeinen Produktionsbedingungen
nachfolgt. Das, was mit der vollkommenen Unverschdmtheit seine eigene endgiiltige
Vorziiglichkeit behauptet hat, dndert sich dennoch, sowohl im diffusen als auch im konzentrierten
Spektakel und es ist allein das System, das fortbestehen muss: Stalin und die altmodische Ware
werden von denselben Leuten entlarvt, die sie zuvor verbreitet haben. Jede neue Liige der Werbung
ist auch das Eingesténdnis ihrer vorherigen Liige. Jeder Zusammenbruch einer totalitidren
Machtfigur enthiillt die illusorische Gemeinschaft, die nur eine Ansammlung illusionsloser
Einzelginger ist, welche die totalitire Machtfigur einstimmig beflirworteten.

71

Was der Spektakel als immerwiahrend darstellt, beruht auf dem Wandel und muss sich mit seiner
Basis zusammen wandeln. Der Spektakel ist absolut dogmatisch und kann gleichzeitig nicht
wirklich zu einem festen Glaubenssystem fiihren. Nichts bleibt fiir ihn stehen; das ist der Zustand,
der thm natiirlich ist und dennoch seiner eigenen Neigung am meisten widerspricht.

72

Die unrealistische Einheit, die der Spektakel verkiindet, ist die Verheimlichung der Spaltung der
biirgerlichen Klasse, auf der die reale Einheit der kapitalistischen Produktionsweise beruht.

Was diejenigen, die produktiv sind dazu zwingt, sich an der Gestaltung der Welt zu beteiligen, ist
gleichzeitig das, was sie davon fern hilt.

Was die von ihren lokalen und nationalen Beschriankungen befreiten Menschen miteinander in
Verbindung bringt, ist auch das, was sie voneinander distanziert.

Was zur Vertiefung des Rationalen zwingt, ist auch das, was das Irrationale an der hierarchischen
Ausbeutung und Unterdriickung méstet.

Was die abstrakte Macht der Gesellschaft ausmacht, macht ihre konkrete Unfreiheit aus.

20



v Das Proletariat als Subjekt und als Interessenvertretung

"Das gleiche Recht aller auf die Giiter und Geniisse dieser Welt, die Zerstorung jeder Autoritit, die
Verneinung jeder moralischen Bremse - das ist, wenn man den Dingen auf den Grund geht, der
Grund fiir den Aufstand vom 18. Mérz und die Griindungsurkunde der furchterregenden
Vereinigung, die thm eine ganze Armee bereitgestellt hat."

(Parlamentarische Untersuchung liber den Aufstand vom 18. Mérz 1871 in Paris)

73

Genau dieselbe Bewegung, die die bestehenden Verhéltnisse beseitigt, regiert die Gesellschaft seit
dem Sieg der Bourgeoisie in der Wirtschaft und ist seit der politischen Umsetzung dieses Sieges
sichtbar. Die Entwicklung der Produktivkrifte hat die alten Produktionsverhiltnisse gesprengt und
jede noch so statische Ordnung zerfillt zu Staub. Alles, was endgiiltig war, wird historisch.

74

Indem die Menschen in die Geschichte geworfen werden, indem sie an der Arbeit und den
Kéampfen, die sie ausmachen teilnehmen miissen, sind sie gezwungen, ihre Beziechungen auf eine
desillusionierte Weise zu betrachten.

Diese Geschichte hat keinen Gegenstand, der sich von dem unterscheidet, was sie an sich selbst
vollzieht, obwohl die letzte unbewusste metaphysische Vision einer historischen Epoche den
produktiven Fortschritt, durch den sich die Geschichte entfaltet hat, als den eigentlichen Gegenstand
der Geschichte betrachten kann. Das Subjekt der Geschichte kann nur das Lebendige sein, das sich
selbst produziert, Meister und Besitzer seiner Welt wird, das die Geschichte ist und als das Subjekt
des Gewissens seines Spiels existiert.

75

Wie ein und derselbe Strom bewegen sich die Klassenkdmpfe der langen revolutiondren Epoche,
die durch den Aufstieg der Bourgeoisie eingeleitet wurde und entwickelt sich das Denken der
Geschichte, die Dialektik, das Denken, das nicht mehr bei der Suche nach dem Sinn des Seienden
stehen bleibt, sondern sich zum Wissen um die Auflésung alles Seienden erhebt; und in dieser
Bewegung jede Abgrenzung auflost.

76

Hegel musste nicht mehr die Welt deuten, sondern die Transformation der Welt. Indem er nur die
Transformation interpretiert, ist Hegel nur die philosophische Vollendung der Philosophie. Er will

21



eine Welt verstehen, die sich selbst macht. Dieses historische Denken ist nach wie vor nur das
Bewusstsein, das immer zu spdt kommt und die Rechtfertigung post festum ausspricht. So hat es die
Abgrenzung nur im Denken liberwunden. Der Widerspruch, den Sinn jeder Realitdt an ihrer
historischen Vollendung aufzuhdngen und gleichzeitig diesen Sinn zu enthiillen, indem man sich
selbst als Vollendung der Geschichte konstituiert, ergibt sich aus der einfachen Tatsache, dass der
Denker der biirgerlichen Revolutionen des 17. und 18. Jahrhunderts in seiner Philosophie nur
Versohnung mit ihrem Ergebnis suchte. ,,Sie driickt auch als Philosophie der biirgerlichen
Revolution nicht den ganzen Prozess dieser Revolution aus, sondern nur seinen letzten Abschluss.
Sie ist insofern nicht eine Philosophie der Revolution, sondern der Restauration.* (Karl Korsch:
Thesen zum Vortrag ,,Hegel und die Revolution® am 19.11. 1931). Hegel hat zum letzten Mal die
Arbeit des Philosophen getan in seiner Akkomodationsthese, ,,Verklarung des Bestehenden und
Versohnung mit der Wirklichkeit.”; aber bereits das, was fiir ithn existierte, konnte nur die
Gesamtheit der historischen Bewegung sein. Da die dussere Position des Denkens tatséchlich
aufrechterhalten wurde, konnte sie nur durch ihre Identifizierung mit einem vorherigen Projekt des
Geistes verdeckt werden, mit dem des absoluten Helden, der tat, was er wollte und wollte, was er tat
und dessen Erfiillung mit der Gegenwart zusammenfillt.

Die Philosophie, die im Denken der Geschichte stirbt, kann ihre Welt nur noch verherrlichen, indem
sie sie verleugnet, denn um das Wort ergreifen zu konnen, muss sie bereits davon ausgehen, dass
die totale Geschichte, in die sie alles hineingezogen hat zu Ende ist und die Sitzung des einzigen
Gerichts, in dem das Urteil der Wahrheit gefdllt werden kann geschlossen ist.

77

Wenn das Proletariat durch seine eigene Existenz in Taten manifestiert, dass dieser Gedanke der
Geschichte nicht in Vergessenheit geraten ist, dann ist die Widerlegung der Schlussfolgerung
gleichermassen die Bestétigung der Methode.

78

Das Gedankengut der Geschichte kann nur gerettet werden, indem es zum praktischen Gedankengut
wird und die Praxis des Proletariats als revolutiondre Klasse kann nicht weniger sein als das
historische Bewusstsein, das auf die Gesamtheit seiner Welt einwirkt. Alle theoretischen
Stromungen der revolutiondren Arbeiterbewegung sind aus einer kritischen Auseinandersetzung mit
dem hegelianischen Denken hervorgegangen, bei Marx genauso wie bei Max Stirner und Bakunin.

79

Der untrennbare Charakter der Marxschen Theorie und der Hegelschen Methode ist seinerseits
untrennbar mit dem revolutiondren Charakter dieser Theorie, d.h. mit ihrer Wahrheit, verbunden.
Insofern wurde diese erste Beziehung allgemein ignoriert oder missverstanden oder als Schwéche
dessen denunziert, was irrefiihrenderweise zur marxistischen Doktrin wurde. Eduard Bernstein
enthiillt in Theoretischer Sozialismus und Praktische Sozialdemokratie diese Verbindung von
dialektischer Methode und historischer Parteinahme perfekt, indem er die im Manifest von 1847
enthaltenen, nur bedingt wissenschaftlichen Prognosen iiber die bevorstehende proletarische
Revolution in Deutschland kritisiert: ,,Diese historische Selbsttduschung, die so falsch ist, dass dem
erstbesten politischen Visionédr kaum etwas Besseres einfallen konnte, wére bei Marx, der zu dieser
Zeit bereits ernsthaft Okonomie studiert hatte, unverstiandlich, wenn man in ihr nicht das Produkt
eines Rests der Hegelschen antithetischen Dialektik sehen miisste, von der sich Marx, ebenso wenig
wie Engels, nie ganz zu l6sen vermochte. In Zeiten allgemeiner Aufruhr war dies fiir ihn umso
verhéngnisvoller.*

22



80

Die Verkehrung, die Marx fiir eine "Rettung durch Ubertragung" des Gedankens der biirgerlichen
Revolutionen vornimmt, besteht nicht plump darin, den Weg des Hegelschen Geistes durch die
materialistische Entwicklung der Produktivkréfte zu ersetzen, des Geistes also, der sich selbst in der
Zeit begegnet, wobei seine Objektivierung mit seiner Entfremdung identisch ist und seine
historischen Wunden keine Narben hinterlassen. Die real gewordene Geschichte hat kein Ende
mehr. Marx hat Hegels' getrennte Haltung gegeniiber dem, was geschieht und die Auffassung von
einem &dusseren hochsten Agenten ruiniert, wer auch immer das sein mag. Die Theorie muss nicht
mehr wissen als das, was sie tut. Im Gegenteil, die Beobachtung der Bewegung der Wirtschaft im
herrschenden Denken der gegenwirtigen Gesellschaft ist das nicht umgekehrte Erbe des nicht-
dialektischen Teils im Hegelschen Versuch eines zirkuldren Systems: es ist eine Zustimmung, die
die Dimension des Begriffs verloren hat und die keinen Hegelianismus mehr braucht, um sich zu
rechtfertigen, weil die Bewegung, die es zu loben gilt, nur noch ein gedankenloser Sektor der Welt
ist, dessen mechanische Entwicklung tatsachlich das Ganze beherrscht. Das Projekt von Marx ist
das einer bewussten Geschichte. Das Quantitative, das sich in der blinden Entwicklung der
Produktivkrafte simpel und einfach 6konomisch ergibt, muss in qualitative historische Zustimmung
umgewandelt werden. Die Kritik der politischen Okonomie ist der erste Akt dieses Endes der
Vorgeschichte: ,,Von allen Produktionsmitteln ist die grosste produktive Macht die revolutionére
Klasse selbst.*

81

Was die Theorie von Marx eng mit dem wissenschaftlichen Denken verbindet, ist das rationale
Verstdandnis der Krifte, die tatsidchlich in der Gesellschaft zum Tragen kommen. Es handelt sich um
ein Verstidndnis des Kampfes, nicht des Gesetzes: "Wir kennen nur eine einzige Wissenschaft: die
Wissenschaft der Geschichte", steht in ,,Die deutsche Ideologie* von Marx geschrieben.

82

Das biirgerliche Zeitalter, das die Geschichte wissenschaftlich begriinden will, {ibersieht die
Tatsache, dass diese frei verfligbare Wissenschaft vielmehr zusammen mit der Wirtschaft selbst
historisch begriindet werden musste. Umgekehrt ist die Geschichte nur insofern radikal von diesem
Wissen abhingig, als diese Geschichte Wirtschaftsgeschichte bleibt. Wie sehr der Anteil der
Geschichte an der Wirtschaft selbst - dem globalen Prozess, der seine eigenen wissenschaftlichen
Grunddaten verindert - im Ubrigen vom Standpunkt der wissenschaftlichen Beobachtung
vernachldssigt werden konnte, zeigt die Eitelkeit sozialistischer Berechnungen, die glaubten, den
genauen Turnus von Krisen festgelegt zu haben und seit es der stindigen Intervention des Staates
gelungen ist, die Auswirkungen der Krisentendenzen auszugleichen, sieht die gleiche Art von
Argumentation in diesem Gleichgewicht eine endgiiltige wirtschaftliche Harmonie. Das Projekt zur
Uberwindung der Wirtschaft, das Projekt der Inbesitznahme der Geschichte, wenn es denn die
Wissenschaft der Gesellschaft kennen und auf sich selbst zuriick beziehen muss, kann selbst nicht
wissenschaftlich sein. In dieser letzten Bewegung, die glaubt, die gegenwértige Geschichte durch
wissenschaftliche Erkenntnis zu beherrschen, ist der revolutionédre Standpunkt biirgerliches Denken
geblieben.

83

Die utopischen Stromungen des Sozialismus, obwohl sie selbst historisch in der Kritik der
bestehenden gesellschaftlichen Organisation begriindet sind, konnen zu Recht als utopisch
bezeichnet werden, insofern sie die Geschichte ablehnen - d. h. den real stattfindenden Kampf
sowie die Bewegung der Zeit jenseits der unverdanderlichen Perfektion ihres Bildes einer
gliicklichen Gesellschaft -, aber nicht deshalb, weil sie die Wissenschaft ablehnen wiirden.

23



Die utopischen Denker hingegen werden vollstindig vom wissenschaftlichen Denken beherrscht,
wie es sich in den vorangegangenen Jahrhunderten durchgesetzt hatte. Sie streben nach der
Vollendung dieses allgemeinen rationalen Systems: sie sehen sich selbst keineswegs als
unbewaffnete Propheten, denn sie glauben an die soziale Macht der wissenschaftlichen
Beweisfiihrung und im Falle des Saint-Simonismus sogar an die Ubernahme der Macht durch die
Wissenschatft.

Wie konnten sie, so Werner Sombart, "das, was bewiesen werden muss, durch Kdmpfe erzwingen?"
Die wissenschaftliche Auffassung der Utopisten erstreckt sich jedoch nicht auf jenes Wissen, dass
soziale Gruppen Interessen an einer bestehenden Situation haben, auf Kréfte, um diese
aufrechtzuerhalten und ebenso wenig auf die Formen falschen Bewusstseins, die solchen Positionen
entsprechen. Diese Auffassung bleibt daher weit hinter der historischen Realitéit der Entwicklung
der Wissenschaft selbst zurtick, die zum grossen Teil von der aus solchen Faktoren hervorgehenden
gesellschaftlichen Forderung geleitet wurde, die nicht nur auswihlt, was zugelassen werden kann,
sondern auch, was angestrebt werden kann. Die utopischen Sozialisten, die in der Darstellungsweise
der wissenschaftlichen Wahrheit gefangen blieben, verstehen diese Wahrheit nach ihrem reinen
abstrakten Bild, wie es sich in einem sehr fritheren Stadium der Gesellschaft durchgesetzt hatte.
Wie Georges Sorel bemerkte, glauben die Utopisten, die Gesetze der Gesellschaft auf der
Grundlage der Astronomie zu entdecken und zu beweisen. Die von thnen angestrebte Harmonie, die
der Geschichte feindlich gegentiber steht, entspringt aus dem Versuch, die am wenigsten von der
Geschichte abhingige Wissenschaft auf die Gesellschaft anzuwenden. Sie versucht, mit der
gleichen experimentellen Unschuld wie der Newtonismus anerkannt zu werden und die stindig
postulierte gliickliche Bestimmung "spielt in ihrer Sozialwissenschaft eine analoge Rolle wie jene,
die der Massentragheit in der rationalen Mechanik zukommt" (Materialien fiir eine Theorie des
Proletariats).

84

Die wissenschaftlich-deterministische Schlagseite in Marx' Denken war gerade die Bresche, durch
die der Prozess der "ldeologisierung" eindrang, der ihn am Leben hielt und umso mehr in das
theoretische Erbe einging, das der Arbeiterbewegung hinterlassen wurde. Der Auftritt des Subjekts
der Geschichte wird auf spiter verschoben und es ist die Okonomie, die historische Wissenschaft
par excellence, die immer umfassender die Notwendigkeit ithrer eigenen zukiinftigen Negierung zu
garantieren tendiert.. Aber damit wird die revolutionire Praxis, die die einzige Wahrheit dieser
Negierung ist, aus dem Bereich der theoretischen Vision hinausgedrangt. So muss man die
wirtschaftliche Entwicklung geduldig studieren und immer mit hegelianischer Ruhe den Schmerz
zulassen, was in threm Endeffekt ein "Friedhof der guten Absichten" bleibt. Man entdeckt, dass
jetzt, gemiss der Wissenschaft von den Revolutionen, das Bewusstsein immer zu frith kommt und
unterrichtet werden muss. "Die Geschichte hat uns und alle anderen, die so dachten wie wir, Liigen
gestraft. Sie hat deutlich gezeigt, dass der Stand der wirtschaftlichen Entwicklung auf dem
Kontinent damals noch weit davon entfernt war, reif zu sein...", sagte Friedrich Engels 1895. Sein
ganzes Leben lang behielt Marx den einheitlichen Standpunkt seiner Theorie bei, aber die
Darstellung seiner Theorie wurde auf das Terrain des herrschenden Denkens verlagert, indem sie in
Form der Kritik einzelner Disziplinen, hauptsichlich der Kritik an der Grundwissenschaft der
biirgerlichen Gesellschaft, der politischen Okonomie, prizisiert wurde. Es war diese
Verstimmelung, die den "Marxismus" ausmachte und die von der Nachwelt als endgiiltig akzeptiert
wurde.

85

Der Schwachpunkt in Marx' Theorie ist natiirlich der Schwachpunkt im revolutiondren Kampf des
Proletariats seiner Zeit. Die Arbeiterklasse hat im Deutschland von 1848 nicht stindig die
Revolution ausgerufen; der Sieg liber die Kommune entstand in deren Abschottung.

Die revolutiondre Theorie kann daher noch nicht ihre vollstandig eigene Existenz erreichen. Die

24



Beschriankung darauf, sie im British Museum in der Abgrenzung von jeder wissenschaftlichen
Arbeit zu verteidigen und zu prézisieren, bedeutete einen Verlust innerhalb der Theorie selbst. Es
sind gerade die wissenschaftlichen Argumente, die aus der Zukunft der Entwicklung der
Arbeiterklasse gezogen werden und die organisatorische Praxis in Verbindung mit diesen
Argumenten, die in einem fortgeschritteneren Stadium zu Hindernissen fiir das proletarische
Bewusstsein werden.

86

Die gesamte theoretische Unzuldnglichkeit der wissenschaftlichen Verteidigung der proletarischen
Revolution kann im Hinblick auf die revolutionidre Machtergreifung sowohl inhaltlich als auch
formal auf die Identifizierung des Proletariats mit der Bourgeoisie zuriickgefiihrt werden.

87

Die Tendenz, einen Beweis fiir die wissenschaftliche Legalitit der proletarischen Macht durch
wiederholte Experimente in der Vergangenheit zu begriinden, triibt bereits im kommunistischen
Manifest das historische Denken von Marx, indem sie ihn ein lineares Bild der Entwicklung der
Produktionsweisen unterstiitzen lisst, das von Klassenkdmpfen angetrieben wird, welche jedes Mal
"in einer revolutiondren Umgestaltung der ganzen Gesellschaft oder in der gemeinsamen
Vernichtung der kimpfenden Klassen" enden wiirden. Aber in der beobachtbaren Realitédt der
Geschichte, so wie "die asiatische Produktionsweise" trotz aller Klassenzusammenstosse ihre
Immobilitdt bewahrte, wie Marx an anderer Stelle feststellte, so haben auch die Aufstdnde der
Leibeigenen nie die franzdsischen Barone und die Sklavenrevolten in der Antike nie die freien
Mainner besiegt.

Das lineare Schema verliert zunédchst die Tatsache aus den Augen, dass die Bourgeoisie die einzige
revolutiondre Klasse ist, die jemals gesiegt hat; gleichzeitig ist sie die einzige, fiir die die
Entwicklung der Wirtschaft Ursache und Folge ihrer Gewalt iiber die Gesellschaft war. Dieselbe
Vereinfachung fiihrte dazu, dass Marx bei der Verwaltung einer Klassengesellschaft die
wirtschaftliche Rolle des Staates vernachléssigte. Wenn die aufsteigende Bourgeoisie die Wirtschaft
vom Staat loszuldsen schien, dann nur insofern, als der alte Staat in einer statischen Wirtschaft sich
mit dem Instrument der Unterdriickung aller Klassen vermischte.

Die Bourgeoisie hatte ihre wirtschaftlich autonome Macht in der mittelalterlichen Periode der
Schwichung des Staates, im Moment der feudalen Aufsplitterung einst ausbalancierter Méchte
entwickelt. Aber indem der moderne Staat durch den Merkantilismus begann, die Entwicklung der
Bourgeoisie zu unterstiitzen und der schliesslich in der Stunde des "laissez aller, laissez faire" zu
threm Staat wurde, wird sich dieser biirgerliche Staat spéter als mit einer zentralen Macht in der
kalkulierten Steuerung des Wirtschaftsprozesses ausgeriistet erweisen. Marx konnte jedoch im
Bonapartismus den Entwurf der modernen Staatsbiirokratie aufzeigen, die Verschmelzung von
Kapital und Staat, die Bildung einer "nationalen Macht des Kapitals iiber die Arbeit, einer zur
gesellschaftlichen Unterwerfung organisierten 6ffentlichen Gewalt", wo die Bourgeoisie auf jedes
historische Leben verzichtet, das nicht ihre Reduktion auf die 6konomische Geschichte der Dinge
ist und bereit ist, "wie die anderen Klassen zu demselben politischen Nichts verurteilt zu werden."
Hier werden bereits die gesellschaftspolitischen Grundlagen jenes modernen Spektakels gelegt, der
das Proletariat ,,als einzigen Anwarter auf das historische Leben* nicht zuldsst.

88

Die beiden einzigen Klassen, die tatsdchlich der Theorie von Marx entsprechen, die beiden reinen
Klassen, auf die die gesamte Analyse im Kapital hinausliuft, die Bourgeoisie und das Proletariat,
sind auch die beiden einzigen revolutionédren Klassen in der Geschichte, aber unter
unterschiedlichen Bedingungen: die biirgerliche Revolution ist gemacht, die proletarische
Revolution ist ein Projekt, das auf der Grundlage der vorherigen Revolution entstanden ist, jedoch

25



qualitativ davon abgehoben. Indem man die Originalitét der historischen Rolle der Bourgeoisie
vernachléssigt, verdeckt man die konkrete Originalitit des proletarischen Projekts, das nichts
anderes erreichen kann, als seine eigenen Farben zu tragen und die "Unermesslichkeit seiner
Aufgaben" zu kennen. Die Bourgeoisie ist an die Macht gekommen, weil sie die Klasse der sich
entwickelnden Wirtschaft ist. Das Proletariat kann nur selbst die Macht sein, indem es zur Klasse
des Bewusstseins wird. Die Reifung der Produktivkrifte kann eine solche Macht nicht garantieren,
auch nicht tiber den Umweg der damit einhergehenden verstirkten Enteignung. Die jakobinische
Beschlagnahme des Staates in der Franzdsischen Revolution kann nicht das Instrument des
Proletariats sein. Keine Ideologie kann ihm dazu dienen, Teilziele als allgemeine Ziele zu
verschleiern, denn es kann keine Teilrealitdt bewahren, die tatsdchlich ihm gehort.

89

Wenn Marx in einer bestimmten Periode seiner Teilnahme am Kampf des Proletariats zu viel von
der wissenschaftlichen Vorhersage erwartete, so dass er die intellektuelle Grundlage fiir die
Ilusionen des Okonomismus schuf, so weiss man doch, dass er ihr nicht personlich erlegen ist. In
einem bekannten Brief vom 7. Dezember 1867, der einen Artikel begleitete, in dem er selbst das
Kapital kritisierte und den Engels in der Presse verbreiten sollte, als ob er von einem Gegner
stammte, legte Marx die Grenzen seiner eigenen Wissenschaft klar dar: .".. Die subjektive Tendenz
des Autors (die ihm vielleicht durch seine politische Stellung und seine Vergangenheit
aufgezwungen wurde), d.h. die Art und Weise, wie er sich selbst darstellt und wie er anderen das
Endergebnis der gegenwirtigen Bewegung, des gegenwirtigen gesellschaftlichen Prozesses
préasentiert, steht in keinem Verhéltnis zu seiner tatsdchlichen Analyse." So zeigt Marx gleichzeitig
den methodologischen Schliissel zur Verschmelzung der beiden Aspekte auf, indem er zum einen
die "tendenzidsen Schlussfolgerungen" seiner objektiven Analyse anprangert und zum anderen in
der Ironie des "vielleicht" in Bezug auf die nicht wissenschaftlichen Entscheidungen, die sich ihm
vielleicht aufgedriangt hatten.

90

Die Verschmelzung von Wissen und Handeln muss im historischen Kampf selbst verwirklicht
werden, so dass jeder dieser beiden Begriffe in den jeweils anderen die Garantie fiir seine Wahrheit
hinein legt. Die Konstituierung der proletarischen Klasse als Subjekt ist die Organisation der
revolutiondren Kédmpfe und die Organisation der Gesellschaft im revolutiondren Moment: hier
miissen die praktischen Bedingungen des Bewusstseins existieren, in denen sich die Theorie der
Praxis bewahrheitet, demnach die Theorie der Praxis zur praktischen Theorie wird. Diese zentrale
Frage der Organisation wurde jedoch von der revolutiondren Theorie in der Griindungszeit der
Arbeiterbewegung am wenigsten beachtet, d.h. als diese Theorie noch den einheitlichen Charakter
besass, der aus dem Denken der Geschichte kam (und die sie sich gerade zur Aufgabe gemacht
hatte, sie bis zu einer einheitlichen historischen Praxis zu entwickeln).

Im Gegenteil; dieses Denken ist der Ort der Inkonsequenz fiir diese Theorie, welche die
Wiederbelebung obrigkeitsgldubiger und hierarchischer Durchsetzungsmethoden zulésst, die der
biirgerlichen Revolution entlehnt sind. Die Organisationsformen der Arbeiterbewegung, die sich auf
diesem Verzicht der Theorie entwickelt haben, tendierten umgekehrt dazu, die Aufrechterhaltung
einer einheitlichen Theorie zu verbieten, indem sie diese in verschiedene spezialisierte und
bruchstiickhafte Wissensbesténde zerlegten. Diese ideologische Entfremdung der Theorie kann
dann die praktische Uberpriifung dieses einheitlichen historischen Gedankens, den sie verraten hat,
nicht mehr anerkennen, wenn eine solche Uberpriifung im unmittelbaren Kampf der Arbeiter
auftaucht; sie kann nur mitwirken, ihre Kundgebung und ihr Gedenken zu unterdriicken. Solche im
Kampf entstandenen historischen Formen sind jedoch genau jenes praktische Milieu, das der
Theorie fehlte, um wahr zu sein. Sie sind eine Forderung der Theorie, die jedoch nicht theoretisch
formuliert worden war. Der Sowjet war keine Entdeckung der Theorie. Und die hochste

26



theoretische Wahrheit der Internationalen Arbeiterassoziation war ihre eigene Existenz in der
Praxis.

91

Die ersten Erfolge im Kampf der Internationale fiihrten dazu, dass sie sich von den verwirrenden
Einfliissen der herrschenden Ideologie, die in ihr verblieben waren befreite. Doch die Niederlage
und die Unterdriickung, die sie bald erfuhr, liessen einen Konflikt zwischen zwei Auffassungen von
der proletarischen Revolution in den Vordergrund treten, die beide eine autoritire Dimension
enthielten, durch die die bewusste Selbstemanzipation der Klasse aufgegeben wurde. Tatsidchlich
war der unversohnlich gewordene Streit zwischen Marxisten und Bakuninisten ein doppelter, der
sich sowohl auf die Macht in der revolutiondren Gesellschaft als auch auf die gegenwiértige
Organisation der Bewegung bezog und wenn man von einem dieser Aspekte zum anderen iibergeht,
kehren sich die Positionen der Kontrahenten um. Bakunin bekdmpfte die [llusion einer Abschaffung
der Klassen durch den autoritiren Einsatz der Staatsgewalt, wobei er die Wiederherstellung einer
biirokratischen herrschenden Klasse und die Diktatur der Gelehrtesten oder derer, die als solche
gelten wiirden, voraussah.

Marx, der glaubte, dass eine untrennbare Reifung der wirtschaftlichen Widerspriiche und der
demokratischen Erziechung der Arbeiter die Rolle eines proletarischen Staates auf eine blosse Phase
der Legalisierung neuer, sich objektiv durchsetzender gesellschaftlicher Verhéltnisse reduzieren
wiirde, verurteilte bei Bakunin und seinen Anhéngern den Autoritarismus einer konspirativen Elite,
die sich bewusst iliber die Internationale gestellt hatte und die extravagante Absicht hegte, der
Gesellschaft die unverantwortliche Diktatur der revolutionérsten oder derjenigen, die sich selbst als
solche bezeichnen wiirden, aufzuzwingen. Bakunin warb seine Anhénger tatséchlich mit einer
entsprechenden Perspektive an: "Als unsichtbare Piloten inmitten des Volkssturms miissen wir ihn
lenken, nicht durch eine sichtbare Macht, sondern durch die kollektive Diktatur aller Verbiindeten.
Eine Diktatur ohne Schirpe, ohne Titel, ohne offizielles Recht und umso méchtiger, da sie nicht den
Anschein von Macht haben wird."

So standen sich zwei Ideologien der Arbeiterrevolution gegeniiber, die jeweils eine teilweise wahre
Kritik enthielten, aber die Einheit des Denkens iiber die Geschichte verloren und sich selbst als
ideologische Autoritéten einsetzten. Machtige Organisationen wie die deutsche Sozialdemokratie
und die Iberische Anarchistische Foderation dienten treu der einen oder anderen Ideologie und
iberall war das Ergebnis ganz anders als beabsichtigt.

92

Das Ziel der proletarischen Revolution als unmittelbar gegenwirtig zu betrachten, macht sowohl die
Grosse als auch die Schwiche des realen anarchistischen Kampfes aus (denn in seinen
individualistischen Varianten bleiben die Anspriiche des Anarchismus ldcherlich gering). Vom
historischen Denken der modernen Klassenkdmpfe hilt der kollektivistische Anarchismus nur die
Schlussfolgerung fest und seine absolute Forderung nach dieser Schlussfolgerung driickt sich auch
in seiner bewussten Missachtung der Methode aus. So blieb seine Kritik des politischen Kampfes
abstrakt, wihrend seine Wahl des wirtschaftlichen Kampfes selbst nur in Abhiangigkeit von der
[lusion einer endgiiltigen Losung bekriftigt wird, die auf diesem Gebiet mit einem Schlag am Tag
des Generalstreiks oder des Aufstandes abgerungen wird. Anarchisten miissen ein Ideal
verwirklichen. Der Anarchismus ist die noch immer ideologische Verneinung des Staates und der
Klassen, d. h. Die Verneinung der sozialen Bedingungen und selbst der eigenen Ideologie. Er ist die
Ideologie der reinen Freiheit, die alles gleich macht und jeden Gedanken an das historische Bose
beiseite schiebt. Dieser Standpunkt der Verschmelzung aller Teilforderungen hat dem Anarchismus
das Verdienst verliehen, die Ablehnung der bestehenden Bedingungen fiir das gesamte Leben und
nicht um eine bevorzugte kritische Spezialisierung herum darzustellen, aber da diese
Verschmelzung absolut, nach der individuellen Laune, vor ihrer tatsédchlichen Verwirklichung
betrachtet wird, hat sie den Anarchismus auch zu einer allzu leicht feststellbaren

27



Zusammenhangslosigkeit verurteilt. Der Anarchismus hat nichts anderes zu tun, als in jedem Kampf
seine einfache, totale Schlussfolgerung zu wiederholen und erneut ins Spiel zu bringen, weil diese
erste Schlussfolgerung von Anfang an mit dem vollstdndigen Ergebnis der Bewegung identifiziert
wurde. So konnte Bakunin 1873, als er die Jurassische Foderation verliess, schreiben: "In den
letzten neun Jahren hat man in der Internationale mehr Ideen entwickelt, als zur Rettung der Welt
notig wiren, wenn die Ideen allein sie retten konnten und ich fordere jeden heraus, eine neue Idee
zu erfinden. Die Zeit ist nicht mehr offen fiir Ideen, nur noch fiir Tatsachen und Taten." Zweifellos
beriicksichtigt diese Auffassung aus dem historischen Denken des Proletariats die Gewissheit, dass
Ideen praktisch werden miissen, aber sie verlédsst den historischen Boden, indem sie glaubt, dass die
geeigneten Formen dieses Ubergangs zur Praxis bereits gefunden sind und sich nicht mehr #ndern
werden.

93

Die Anarchisten, die sich durch ihre ideologischen Uberzeugungen ausdriicklich von der gesamten
Arbeiterbewegung abgrenzen, werden diese Abgrenzung der Kompetenzen untereinander
nachahmen, indem sie einen glinstigen Néhrboden fiir die informelle Herrschaft der Propagandisten
und Verteidiger ihrer eigenen Ideologie iiber jede anarchistische Organisation schaffen -
Spezialisten, die in der Regel umso mittelméssiger sind, je mehr ihre intellektuelle Aktivitét
hauptsichlich auf die Wiederholung einiger alt bekannter Wahrheiten abzielt. Der ideologische
Respekt vor der Einstimmigkeit der Entscheidung hat eher die unkontrollierte Autoritdt von
Freiheitsspezialisten in der Organisation selbst begiinstigt; und der revolutiondre Anarchismus
erwartet vom befreiten Volk die gleiche Art von Einstimmigkeit, die mit den gleichen Mitteln
erreicht wird. Die Weigerung, den Unterschied der Bedingungen zwischen einer im aktuellen
Kampf gruppierten Minderheit auf der einen und der Gesellschaft freier Individuen auf der anderen
Seite zu beachten, hat andererseits eine permanente Abgrenzung der Anarchisten im Moment der
gemeinsamen Entscheidung genéhrt, wie das Beispiel der unendlich vielen anarchistischen
Aufstinde in Spanien zeigt, die auf lokaler Ebene eingegrenzt und niedergeschlagen wurden.

94

Die Illusion, die im realen Anarchismus mehr oder weniger ausdriicklich aufrechterhalten wird, ist
die stindige Unmittelbarkeit einer Revolution, die der Ideologie und der aus der Ideologie
abgeleiteten praktischen Organisationsform Recht geben muss, indem sie sich augenblicklich
erfiillt. Der Anarchismus leitete 1936 tatsichlich eine soziale Revolution und den fortschrittlichsten
Entwurf einer proletarischen Macht, den es je gab. Auch in dem vorliegenden Fall ist zu beachten,
dass das Signal fiir einen Generalaufstand durch die Ausrufung durch das Militdr erzwungen wurde.
Weil diese Revolution andererseits in den ersten Tagen nicht vollendet war, weil in der Hélfte des
Landes eine Franco-Macht existierte, die vom Ausland stark unterstiitzt wurde, wahrend der Rest
der internationalen proletarischen Bewegung bereits besiegt war und weil im Lager der Republik
biirgerliche Krifte oder andere staatsgldubige Arbeiterparteien fortlebten, erwies sich die
organisierte anarchistische Bewegung als unfdhig, die halben Siege der Revolution auszuweiten
oder auch nur zu verteidigen. Ihre anerkannten Fiihrer wurden zu Ministern und Geiseln des
biirgerlichen Staates, der die Revolution zerstorte, um den Biirgerkrieg zu verlieren.

95

Der ,,orthodoxe Marxismus" der Zweiten Internationale ist die wissenschaftliche Ideologie der
sozialistischen Revolution, die ihre ganze Wahrheit gleichsetzt mit dem objektiven Prozess in der
Wirtschaft und gleichsetzt mit dem Fortschritt der Anerkennung dieser Notwendigkeit in der durch
die Organisation gebildeten Arbeiterklasse. Diese Ideologie findet das Vertrauen in die
padagogische Aufkldarung wieder, das den utopischen Sozialismus charakterisiert hatte, allerdings
mit einem nachdenklichen Bezug auf den Verlauf der Geschichte: Eine solche Haltung hat jedoch

28



die Hegelsche Dimension einer totalen Geschichte ebenso verloren wie das unbewegliche Bild der
Totalitdt, das in der utopischen Kritik (in hochstem Masse bei Charles Fourier) vorhanden war. Aus
einer solchen wissenschaftlichen Haltung heraus, die nicht weniger tun konnte, als ethische
Entscheidungen symmetrisch neu zu beleben, entspringt der Unsinn von Rudolf Hilferding, wenn er
feststellt, dass die Anerkennung der Notwendigkeit des Sozialismus ,,keinen Hinweis auf die
anzunehmende praktische Haltung" gibt. Denn es ist eine Sache, eine Notwendigkeit zu erkennen
und eine andere, sich in den Dienst dieser Notwendigkeit zu stellen" (Hilferding: "Das
Finanzkapital"). Jene, die verkannten, dass der einheitliche Gedanke der Geschichte fiir Marx und
das revolutiondre Proletariat nichts anderes war als eine anzunehmende praktische Haltung, mussten
normalerweise Opfer der Praxis werden, die sie selbst befolgten.

96

Die sozialdemokratische Organisation {ibertrug ihre Ideologie auf die Autoritét von Lehrern, die die
Arbeiterklasse erzogen, wobei der eingeschlagene Weg der Organisation die geeignete Form fiir
dieses passive Erziehungsverfahren war. Die Beteiligung der Sozialisten der Zweiten Internationale
an den politischen und wirtschaftlichen Kémpfen war durchaus konkret, aber eben zutiefst
unkritisch. Sie wurde im Namen der revolutionédren Illusion nach einer offenkundig reformistischen
Praxis durchgefiihrt. So musste die revolutionére Ideologie durch den Erfolg eben jener zerschlagen
werden, die diese vertraten. Die Trennung von Abgeordneten und Journalisten in der Bewegung
trieb jene, die vorher aus den biirgerlichen Intellektuellenkreisen rekrutiert wurden in die
biirgerliche Lebensweise zuriick. Die Gewerkschaftsbiirokratie machte genau diejenigen zu
Vermittlern der Arbeitskraft, die aus den Kédmpfen der Industriearbeiter rekrutiert und aus ihnen
herausgelost wurden — Arbeit, die librigens als Ware zu einem angemessenen Preis verkauft
werden sollte. Damit ihre Aktivititen den Anstrich von etwas Revolutiondrem haben konnten, hitte
sich der Kapitalismus als unfahig erweisen miissen, den Reformismus wirtschaftlich zu verkraften,
den er in ihrer legalistischen Agitation politisch tolerierte. Solch eine Unvereinbarkeit war es, die
ithre eigene Lehre versprach und nach der die Geschichte unabléssig verlangte.

97

Eduard Bernstein, der Sozialdemokrat, der am weitesten von politischer Ideologie entfernt und sich
am offensten der Methodik der biirgerlichen Lehre anschloss, hatte die Ehrlichkeit, die harte
Realitit liber diesen Widerspruch zeigen zu wollen - und die reformistische Bewegung der
englischen Arbeiter, die ohne revolutionire Ideologie auskam, hatte sie ebenfalls gezeigt -, dieser
Widerspruch sollte jedoch nur durch die historische Entwicklung selbst unwiderlegbar bewiesen
werden. Bernstein, obwohl ansonsten voller Illusionen, hatte in Abrede gestellt, dass eine Krise der
kapitalistischen Produktion auf wundersame Weise die Sozialisten in die Knie zwingen wiirde, weil
sie die Revolution nur durch eine rechtméssige Kronung dieser Art erben wollten.

Die Zeit der tiefgreifenden sozialen Umwélzungen, die mit dem Ersten Weltkrieg einhergingen war
zwar fruchtbar fiir die Bewusstseinsbildung, aber sie bewies zweimal, dass die sozialdemokratische
Fithrungsschicht die deutschen Arbeiter nicht revolutionér erzog und keineswegs zu Theoretikern
gemacht hatte: erstens, als die grosse Mehrheit der Partei sich dem kaiserlichen Krieg anschloss und
zweitens, als sie in der Niederlage die spartakistischen Revolutionére niederschlug. Der ehemalige
Arbeiter Friedrich Ebert glaubte noch an die Erbsiinde, als er zugab, die Revolution "wie die
Siinde" zu hassen. Und derselbe Fiihrer erwies sich als guter Vorldufer jener sozialistischen
Vertretung, die sich bald darauf als absoluter Feind dem Proletariat in Russland und anderswo
entgegenstellen sollte, indem er das Programm genau dieser neuen Entfremdung formulierte:
,.Sozialismus bedeutet, viel zu arbeiten.*

29



98

Lenin war als marxistischer Denker nur der treue und konsequente Schiiler von Rudolf Kautsky, der
die revolutiondre Ideologie dieses "orthodoxen Marxismus" unter den russischen Bedingungen
anwandte, Bedingungen, die die reformistische Praxis, die die Zweite Internationale im Gegenzug
betrieb, nicht zuliess.

Die dusserliche Fiihrung des Proletariats agiert mit dem Instrument einer disziplinierten
Untergrundpartei, die den Intellektuellen unterworfen ist, die dabei zu "Berufsrevolutionédren"
geworden sind. Sie bildet hier einen Berufsstand, der mit keiner Fiihrung der kapitalistischen
Gesellschaft paktieren will (das zaristische politische Regime war iibrigens unfédhig, eine solche
Offnung anzubieten, deren Grundlage ein fortgeschrittenes Stadium der Herrschaft der Bourgeoisie
gewesen wiare). Damit entwickelt diese Fiihrung eine Sphire der totalen Manager der Gesellschatft.

99

Im Angesicht des Krieges auf globaler Ebene, mit dem Krieg und dem Zusammenbruch der
internationalen Sozialdemokratie entfaltete sich der autoritire ideologische Radikalismus der
Bolschewiken. Das blutige Ende der demokratischen Illusionen der Arbeiterbewegung hatte die
ganze Welt zu Russland gemacht und der Bolschewismus, der iiber den ersten revolutionidren Bruch
herrschte, den diese Krisenzeit mit sich gebracht hatte, bot dem Proletariat aller Linder sein
hierarchisches und ideologisches Modell an, um mit der herrschenden Klasse (Zitat, Ebert) ,,auf
Russisch zu sprechen." Lenin warf dem Marxismus der Zweiten Internationale nicht vor, eine
revolutionidre Ideologie zu sein, sondern dass der Marxismus aufgehort habe, eine Ideologie zu sein.

100

Als der Bolschewismus in Russland fiir sich selbst triumphierte und als die Sozialdemokratie fiir die
alte Welt siegreich gekdampft hatte, war dies der historische Augenblick, der perfekt die
Geburtsstunde einer Ordnung der Dinge markiert, die den Kern der Herrschaft des modernen
Spektakels verkorpert: die Vertretung der Arbeiter stellte sich radikal gegen die Arbeiterklasse.

101

Rosa Luxemburg schrieb in der Roten Fahne vom 21. Dezember 1918, ",,In allen fritheren
Revolutionen traten die Kdmpfer mit offenem Visier in die Schranken: Klasse gegen Klasse,
Programm gegen Programm, Schild gegen Schild." ,,In der heutigen Revolution treten die
Schutztruppen der alten Ordnung nicht unter eigenen Schildern und Wappen der herrschenden
Klassen, sondern unter der Fahne einer «sozialdemokratischen Partei» in die Schranken.* ,,Wiirde
die Kardinalfrage der Revolution offen und ehrlich Kapitalismus oder Sozialismus lauten, ein
Zweifeln, ein Schwanken wire in der grossen Masse des Proletariats heute unmoglich."

Wenige Tage vor ihrer Vernichtung enthiillte die radikale Stromung des deutschen Proletariats das
Geheimnis der neuen Umstédnde, die durch den gesamten vorhergehenden Prozess, zu dem die
Arbeitervertretung wesentlich beigetragen hatte, geschaffen worden waren: die spektakulére
Organisation der Verteidigung der bestehenden Ordnung, die Herrschaft des gesellschaftlichen
Scheins, in der keine "zentrale Frage" mehr "offen und ehrlich" gestellt werden kann. Die
revolutiondre Interessenvertretung des Proletariats war in diesem Stadium sowohl zum wichtigsten
Motor als auch zum zentralen Produkt der allgemeinen Entstellung der Gesellschaft geworden.

102

Die Organisation des Proletariats nach bolschewistischem Muster, die aus der russischen
Riickstédndigkeit und der Resignation der Arbeiterbewegung der fortgeschrittenen Lénder vor dem
revolutiondren Kampf entstanden war, traf in der russischen Riickstdndigkeit auch auf alle

30



Bedingungen, die diese Organisationsform zu dem konterrevolutiondren Umsturz trieb, den sie
unbewusst bereits in ihrem urspriinglichen Keim enthielt und die wiederholte Resignation der
Masse der europdischen Arbeiterbewegung vor der kampflustigen Provokation der Periode 1918-
1920, ein Sich Fiigen, das die gewaltsame Vernichtung ihrer radikalen Minderheit einschloss,
begiinstigte die volle Entfaltung des Prozesses und liess sich das verlogene Ergebnis vor der Welt
als die einzige proletarische Losung bestitigen. Die Ubernahme des staatlichen Monopols der
Vertretung und Verteidigung der Macht der Arbeiter, welche der bolschewistischen Partei ihr
Existenzrecht verlieh, machte sie zu dem, was sie war: die Partei der Besitzer des Proletariats,
welche im Wesentlichen die alten Formen des Besitzes beseitigt hatte.

103

Alle Bedingungen fiir die Liquidierung des Zarismus, die in der stets unbefriedigenden
theoretischen Debatte der verschiedenen Fliigel der russischen Sozialdemokratie in den letzten
zwanzig Jahren erdrtert worden waren - Schwiche der Bourgeoisie, Gewicht der Bauernmehrheit,
entscheidende Rolle eines konzentrierten und kdmpferischen Proletariats, das jedoch im Land eine
extreme Minderheit darstellte - offenbarten schliesslich in der Praxis ihre Losung durch eine
Tatsache, die in den Hypothesen nicht vorhanden war: die revolutionére Biirokratie, die das
Proletariat anfiihrte, beméchtigte sich des Staates und gab der Gesellschaft eine neue Vorherrschaft
der Klasse. Eine strikt biirgerliche Revolution war unmdglich; die "demokratische Diktatur der
Arbeiter und Bauern" war inhaltslos, die proletarische Sowjetmacht konnte sich nicht gleichzeitig
behaupten gegen die Klasse der landbesitzenden Bauern, gegen die nationale und internationale
weissgardistische Reaktion und gegen ihre eigene verdusserlichte und entfremdete Vertretung in der
Arbeiterpartei der absoluten Herren des Staates, der Wirtschaft, des Wortes und bald auch des
Denkens. Leo Trotzkis und Aleksandr Parvus' Theorie der permanenten Revolution, der sich Lenin
im April 1917 effektiv anschloss, war die einzige, die fiir die im Hinblick auf die gesellschaftliche
Entwicklung der Bourgeoisie riickstindigen Lander wahr werden konnte, allerdings erst nach der
Einfiihrung des unbekannten Faktors der Klassenmacht der Biirokratie. Die Konzentration der
Diktatur in den Hénden der obersten Vertretung der Ideologie wurde von Lenin in den zahllosen
Auseinandersetzungen der bolschewistischen Parteifiihrung dusserst konsequent verteidigt.

Lenin behielt gegen seine Gegner jedes Mal Recht, wenn er jener Alternative den Vorzug gab, die
bereits frither durch die absolute Minderheitsregierung beschlossen wurde: die Demokratie, die den
Bauern vom Staat verweigert wurde, musste auch den Arbeitern verweigert werden, was dazu
fithrte, dass die Demokratie den kommunistischen Fithrern in den Gewerkschaften, in der gesamten
Partei und schliesslich selbst der Spitze der hierarchischen Partei verweigert wurde. Auf dem
Zehnten Parteitag, als der Kronstiddter Sowjet mit Waffengewalt niedergeschlagen und unter
Verleumdung begraben wurde, fillte Lenin gegen die linken Biirokraten, die in der
"Arbeiteropposition" organisiert waren, das folgende Urteil, dessen Logik Stalin bis zur perfekten
Teilung der Welt ausweiten sollte: "Hier oder dort mit dem Gewehr, aber nicht mit der

Opposition ...Wir haben genug von der Opposition."

104

Die Biirokratie als letztlich alleinige Eigentiimerin des Staatskapitalismus sicherte thre Macht
zundchst im Inneren durch ein zeitweiliges Bilindnis mit der Bauernschaft, nach Kronstadt bei der
»Neuen Wirtschaftspolitik®, wie sie sie auch nach aussen verteidigte, indem sie die in den
biirokratischen Parteien der Dritten Internationale rekrutierten Arbeiter als unterstiitzende Kraft der
russischen Diplomatie einsetzte, um jede revolutionidre Bewegung zu sabotieren und gleichzeitig
biirgerliche Regierungen zu unterstiitzen, von denen sie sich Unterstiitzung in der internationalen
Politik erhoffte (die Kuomintang-Herrschaft im China von 1925-27, die Volksfront in Spanien und
Frankreich usw.). Aber die biirokratische Gesellschaft musste ihre Selbstverwirklichung durch
Terror gegen die Bauernschaft vorantreiben, um die brutalste frithkapitalistische Kapitalbildung in
der Geschichte zu erreichen. Diese Industrialisierung der Stalinzeit enthiillt die letzte Realitdt der

31



Biirokratie: Sie ist die Weiterentwicklung der Macht der Okonomie, die Rettung der substanziellen
Warengesellschaft, in der nun die Arbeit zur Ware geworden ist. Dies ist der Beweis fiir die
unabhingige Wirtschaftsordnung, die die Gesellschaft so weit beherrscht, dass sie fiir ihre eigenen
Zwecke die entsprechende Klassenherrschaft neu erschafft: das heisst, die Bourgeoisie hat eine
autonome Macht geschaffen, die, solange diese Autonomie besteht, sogar ohne Bourgeoisie
auskommen kann.

Die totalitdre Biirokratie ist nicht "die letzte Eigentiimerklasse der Geschichte" im Sinne von Bruno
Rizzi, sondern nur eine dominante Stellvertreter-Klasse in der Warenwirtschaft. Das gescheiterte
kapitalistische Privateigentum wird durch ein vereinfachtes, weniger weit reichendes Nebenprodukt
ersetzt, das im kollektiven Eigentum der biirokratischen Klasse konzentriert ist. Diese
unterentwickelte Form der herrschenden Klasse ist auch Ausdruck der wirtschaftlichen
Unterentwicklung und hat keine andere Perspektive, als den Entwicklungsriickstand in manchen
Teilen der Welt aufzuholen. Es war die Arbeiterpartei, die nach dem biirgerlichen Modell der
Abgrenzung organisiert war, die den hierarchisch-staatlichen Rahmen fiir diese Extra-Ausgabe der
herrschenden Klasse bildete. Anton Ciliga stellte in einem stalinistischen Gefdngnis fest, dass "die
technischen Fragen der Organisation sich als soziale Fragen herausstellten" (Jean Salem: Lénine et
la révolution).

105

Die revolutiondre Ideologie, die Geschlossenheit des Getrennten, deren hochste Willensanstrengung
der Leninismus darstellt, der die Verwaltung einer Realitit innehat, die ihn abstosst, wird im
Stalinismus zu ihrer Wahrheit ohne jeden Zusammenhalt finden. In diesem Moment ist die
Ideologie nicht mehr eine Waffe, sondern ein Zweck. Die Liige, der niemand mehr widerspricht,
wird zum Wahnsinn. Sowohl die Realitét als auch das Ziel werden in der totalitiren ideologischen
Botschaft aufgeldst: Alles, was sie sagt, ist alles, was ist. Es handelt sich um einen lokalen
Primitivismus des Spektakels, der jedoch eine wesentliche Rolle bei der Entwicklung des globalen
Spektakels spielt. Die Ideologie, die sich hier materialisiert, hat die Welt nicht wirtschaftlich
verindert wie der Kapitalismus, der das Stadium des Uberflusses erreicht hat; Sie hat lediglich die
Wahrnehmung polizeilich umgestaltet.

106

Die herrschende ideologisch-totalitire Klasse ist die Macht einer auf den Kopf gestellten Welt: je
stirker sie ist, desto mehr behauptet sie, dass sie nicht existiert und ihre Starke dient ihr in erster
Linie dazu, ihre Nichtexistenz zu behaupten. Nur in diesem einen Punkt ist sie bescheiden, denn
ithre offizielle Nichtexistenz muss auch mit der hochsten Stufe der historischen Entwicklung
{ibereinstimmen, die gleichzeitig ihrer unfehlbaren Fiihrung zu verdanken ist. Uberall prisent, muss
die Biirokratie die fiir das Bewusstsein unsichtbare Klasse sein, so dass das gesamte
gesellschaftliche Leben dement wird. Die gesellschaftliche Organisation der absoluten Liige ergibt
sich aus diesem grundsétzlichen Widerspruch.

107

Der Stalinismus war die Herrschaft des Terrors in der biirokratischen Klasse selbst. Der
Terrorismus, der die Macht dieser Klasse begriindet, muss demnach auch diese Klasse treffen, denn
sie besitzt keine Rechtssicherheit, keine anerkannte Existenz als Eigentiimerklasse, die sie auf jedes
ithrer Mitglieder anwenden konnte. Thr tatsdchliches Eigentum ist verschleiert und sie ist nur auf
dem Weg des falschen Bewusstseins zur Eigentiimerin geworden. Das falsche Bewusstsein hélt ihre
absolute Macht nur durch absoluten Terror aufrecht, wobei letztlich jedes wahrhafte Motiv verloren
geht. Die Mitglieder der herrschenden biirokratischen Klasse haben nur kollektiv das Recht, die
Gesellschaft zu besitzen, indem sie an einer grundlegenden Liige teilhaben: Sie miissen die Rolle

32



des Proletariats spielen, das eine sozialistische Gesellschaft fiihrt: Sie miissen die linientreuen
Schauspieler der ideologischen Untreue sein. Aber die effektive Teilnahme an diesem verlogenen
System muss auch als wahrhaftige Teilnahme akzeptiert werden. Kein Biirokrat kann sein Recht auf
Macht individuell behaupten, denn zu beweisen, dass er ein sozialistischer Proletarier ist wiirde
bedeuten, sich als das Gegenteil eines Biirokraten zu manifestieren; und zu beweisen, dass er ein
Biirokrat ist, ist unmoglich, da die offizielle Wahrheit der Biirokratie darin besteht, nicht zu sein.
Dabher ist jeder Biirokrat absolut abhéngig von einer zentralen Garantie der Ideologie, die eine
kollektive Beteiligung an ihrer "sozialistischen Macht" aller Biirokraten anerkennt und die thn nicht
vernichtet.

Wenn die Biirokraten zusammengenommen iiber alles entscheiden, kann der Zusammenhalt ihrer
eigenen Klasse nur durch die Konzentration ihrer terroristischen Gewaltherrschaft in einer einzigen
Person gewdhrleistet werden. In dieser Person an der Spitze liegt die einzige praktische Wahrheit
der Liige: die unumstdssliche Festlegung ihrer immer wieder korrigierten Grenze. Stalin entscheidet
endgiiltig, wer letztlich ein besitzender Biirokrat ist, d.h. wer als "Proletarier an der Macht" oder als
"Verridter im Sold des Mikados und der Wall Street" bezeichnet werden muss. Die biirokratischen
Atome finden die gemeinsame Grundlage ihres Rechts nur in der Person Stalins. Stalin ist dieser
Herrscher der Welt, der sich in diesem Kontext als die absolute Person begreift, fiir deren
Bewusstsein es keinen hoheren Geist gibt. "Der Herrscher der Welt besitzt das effektive
Bewusstsein dessen, was er ist - die universelle Macht der Wirkungskraft - in der zerstorerischen
Gewalt, die er gegen das Selbst seiner mit ihm kontrastierenden Unterworfenen ausiibt." So wie er
die Macht ist, die das Herrschaftsgebiet definiert, ist er gleichzeitig "die Macht, die dieses Gebiet
verwiistet."

108

Als die Ideologie, die durch den Besitz der absoluten Macht absolut wurde, sich von einem
bruchstiickhaften Wissen in eine totalitdre Liige verwandelte, wurde das Denken {iber die
Geschichte so perfekt ausgeloscht, dass die Geschichte selbst auf der Ebene des aus eigener
Erfahrung entstanden Wissens nicht mehr existieren konnte. Die totalitdre biirokratische
Gesellschaft lebt in einer immerwéhrenden Gegenwart, in der alles, was sich ereignet, fiir sie nur
dann existiert, wenn es in einem fiir ihre Polizei zugédnglichen Raum passiert. Der bereits von
Napoleon Bonaparte formulierte Plan, ,,monarchisch die Energie der Erinnerungen zu lenken*, hat
seine vollstandige Verwirklichung in der permanenten Manipulation der Vergangenheit gefunden,
nicht nur in den Bedeutungen, sondern auch in den Tatsachen. Der Preis fiir diese Befreiung von der
historischen Realitit ist jedoch der Verlust des rationalen Massstabs, der fiir die historische
Gesellschaft des Kapitalismus unerlésslich ist. Es ist bekannt, was die wissenschaftliche
Anwendung der verriickt gewordenen Ideologie die russische Wirtschaft hat kosten diirfen und sei
es nur durch den Lyssenko-Betrug. Dieser Widerspruch der totalitiren Biirokratie, die eine
industrialisierte Gesellschaft verwaltet, eingesperrt zwischen ihrem Wunsch nach Rationalitit und
threr Ablehnung der Rationalitt, stellt auch eines ihrer grossten Defizite im Hinblick auf die
normale kapitalistische Entwicklung dar. Genauso wie die Biirokratie, die autoritér auf der
Grundlage des generell Unwirklichen und der Liige konzipiert ist, z.B. die Produktivitét der
Landwirtschaft nicht wie er 16sen kann, so ist sie dem Kapitalismus letztlich auch in der
industriellen Produktion unterlegen.

109

Die revolutiondre Arbeiterbewegung wurde in der Zwischenkriegszeit vernichtet durch das
Zusammenwirken der stalinistischen Biirokratie und des faschistischen Totalitarismus, der seine
Organisationsform von der in Russland bewihrten autoritdren Partei iibernommen hatte.

Der Faschismus ist damals eine extremistische Verteidigung der von der Wirtschaftskrise und von
der proletarischen Subversion bedrohten biirgerlichen Wirtschaft, der Belagerungszustand in der
kapitalistischen Gesellschaft, durch den sich diese Gesellschaft rettet und indem sie den Staat

33



massiv in ihre Betriebsleitung eingreifen lésst, sich eine erste Notrationalisierung verschafft. Aber
eine solche Rationalisierung ist durch die immense Irrationalitét ihres Werkzeugs selbst belastet.
Der Faschismus verteidigt zwar die Kernpunkte der biirgerlichen, konservativ gewordenen
Ideologie, (Familie, Eigentum, moralische Ordnung, Nation), indem er das Kleinbiirgertum und die
von der Krise in Panik versetzten oder von der Ohnmacht der sozialistischen Revolution
enttduschten Arbeitslosen um sich schart, doch er selbst ist nicht von Grund auf ideologisch. Er gibt
sich als das, was er ist: eine gewaltsame Wiederauferstehung der Mythologie, die die Teilnahme an
einer Gemeinschaft verlangt, welche durch archaische Pseudowerte definiert ist: Rasse, Blut,
Anfiihrer.

Der Faschismus ist der technisch bewaffnete Archaismus. Sein verfaulter Ersatz der Mythologie
wird wieder aufgenommen in den spektakuldren Kontext der modernsten Manipulations- und
[llusionswerkzeuge. So ist der Faschismus einer der Faktoren, die zur Entstehung des modernen
Spektakels beigetragen haben, ebenso wie sein Anteil an der Niederschlagung der alten
Arbeiterbewegung ihn zu einer der treibenden Kréfte der heutigen Gesellschaft macht; Da der
Faschismus aber auch die teuerste Form der Aufrechterhaltung der kapitalistischen Ordnung ist,
muss er frither oder spéter von geméssigteren und starkeren Formen dieser Ordnung verdringt
werden und in den Hintergrund treten auf jener Biihne, auf der die kapitalistischen Staaten die
Hauptrolle spielen.

110

Als es der russischen Biirokratie endlich gelungen war, die Reste des biirgerlichen Eigentums, die
ihre Herrschaft iiber die Wirtschaft erschwerten abzuschiitteln, die Wirtschaft fiir ihren eigenen
Nutzen zu entwickeln und nach aussen hin als eine der Grossméachte anerkannt zu werden, wollte
sie ihre eigene Welt in Ruhe geniessen und die Willkiir, die sie auf sich selbst ausgeiibt hatte,
beseitigen: sie prangert den Stalinismus, aus dem sie abstammt an. Doch eine solche Denunziation
bleibt stalinistisch, willkiirlich, unerklart und wird immer wieder korrigiert, weil die ideologische
Liige ihres Ursprungs niemals aufgedeckt werden kann. So kann sich die Biirokratie weder kulturell
noch politisch liberalisieren, denn ihre Existenz als Klasse hingt von ihrem ideologischen Monopol
ab, das in all seiner Schwere ihr einziger Rechtsanspruch ist. Die Ideologie hat zwar die
Leidenschaft ihrer positiven Bestétigung verloren, aber was von ihr an gleichgiiltiger
Belanglosigkeit iibrig geblieben ist, hat noch immer die repressive Funktion, die geringste
Konkurrenz zu verbieten und die Gesamtheit des Denkens gefangen zu halten.

Die Biirokratie ist somit an eine Ideologie gebunden, die von niemandem mehr geglaubt wird. Was
einst terroristisch war, ist zum Gespott geworden, doch selbst dieses Gespott kann sich nur halten,
wenn es den Terrorismus, den es loswerden mdchte, im Hintergrund behilt. So gesteht sich die
Biirokratie im selben Moment, in dem sie ihre Uberlegenheit auf dem Gebiet des Kapitalismus
demonstrieren will, selbst ein, dass sie ein armer Verwandter des Kapitalismus ist. So wie ihre
tatsdchliche Geschichte im Widerspruch zu ihrem Recht und ihre grob unterhaltene Unwissenheit
im Widerspruch zu ihrem wissenschaftlichen Anspruch steht, so wird ihr Projekt, mit der
Bourgeoisie in der Produktion eines marktwirtschaftlichen Uberflusses zu konkurrieren durch die
Tatsache blockiert, dass ein solcher Uberfluss seine eigene implizite Ideologie in sich trigt und
normalerweise mit einer unendlich erweiterten Freiheit von spektakuldren falschen Entscheidungen
einhergeht, eine Pseudo-Freiheit, die mit der biirokratischen Ideologie unvereinbar bleibt.

111

Zu diesem Zeitpunkt der Entwicklung bricht der ideologische Besitzanspruch der Biirokratie bereits
auf internationaler Ebene zusammen. Die Macht, die sich national als grundlegend
internationalistisches Modell etabliert hatte, muss sich eingestehen, dass sie nicht mehr vortduschen
kann, ihren verlogenen Zusammenhalt tiber jede nationale Grenze hinweg aufrechterhalten zu
konnen. Die ungleiche wirtschaftliche Entwicklung von Biirokratien mit konkurrierenden
nationalen Interessen, die es geschafft haben, ihren "Sozialismus" ausserhalb eines einzigen Landes

34



zu behaupten, hat zu einer 6ffentlichen und vollstindigen Konfrontation zwischen der russischen
Liige und der chinesischen Liige gefiihrt. Von diesem Punkt an muss jede herrschende Biirokratie
oder jede totalitére Partei, die um jene Macht buhlt, die die stalinistische Periode in einigen
nationalen Arbeiterklassen hinterlassen hat, ihren eigenen Weg gehen.

Zusammen mit den Kundgebungen innerer Weigerung, die vor der Welt mit dem Ostberliner
Arbeiteraufstand, der den Biirokraten seine Forderung nach einer "Regierung der Metallarbeiter"
entgegen hielt in Erscheinung traten und die bereits einmal bis zur Macht der ungarischen
Arbeiterrite reichten, ist der weltweite Zerfall des Blindnisses der buirokratischen
Geheimniskrdamerei letztlich die ungiinstigste Rahmenbedingung fiir die gegenwirtige Entwicklung
der kapitalistischen Gesellschaft. Die Bourgeoisie ist dabei, den Gegner zu verlieren, der sie
objektiv unterstiitzte, indem er jede Negierung der bestehenden Ordnung auf sich illusorisch
vereinte. Eine solche spektakuldre Arbeitsteilung steht vor ihrem Ende, wenn die
pseudorevolutiondre Rolle sich ihrerseits spaltet. Das spektakuldre Element der Auflosung der
Arbeiterbewegung wird seinerseits aufgelost.

112

Die leninistische Illusion hatte derzeit keine andere Grundlage mehr, ausser in den verschiedenen
trotzkistischen Tendenzen, wo die Identifizierung des proletarischen Projekts mit einer
hierarchischen Organisation der Ideologie unerschiitterlich der eigenen Erfahrung aller ihrer Folgen
hinterher lief. Die Distanz, die den Trotzkismus von der revolutiondren Kritik der derzeitigen
Gesellschaft trennt, erlaubt auch die respektvolle Distanz, die er gegeniiber Positionen einhélt, die
bereits falsch waren, als sie sich in einem realen Kampf aufrieben. Trotzki blieb bis 1927
grundsitzlich solidarisch mit der obersten Biirokratie, versuchte aber, sich ihrer zu beméchtigen, um
sie dazu zu bringen, nach aussen hin wieder echt bolschewistisch zu agieren (es ist bekannt, dass er
zu diesem Zeitpunkt, um bei der Vertuschung des berithmten ,,Lenin-Testaments" zu helfen, sogar
seinen Mitstreiter Max Eastman, der es ausgeplaudert hatte, verleumderisch bloss stellte). Trotzki
wurde durch seine fundamentalistische Ansicht liberfiihrt, denn in dem Moment, in dem die
Birokratie sich selbst im Endeffekt als konterrevolutionire Klasse im Inneren kennt, muss sie sich
auch dafiir entscheiden, so wie daheim im Namen der Revolution auch nach aussen hin effektiv
konterrevolutionir zu sein. Trotzkis spiterer Kampf fiir eine Vierte Internationale enthélt die
gleiche Inkonsequenz. Er weigerte sich sein ganzes Leben lang, in der Biirokratie die Macht einer
abgespalteten Klasse zu sehen, weil er wihrend der zweiten russischen Revolution zum
bedingungslosen Anhénger der bolschewistischen Organisationsform geworden war. Als Georg
Lukacs 1923 in dieser Form die endlich gefundene Vermittlung zwischen Theorie und Praxis zeigte,
in der die Proletarier nicht linger "Zuschauer" der Vorgénge in ihrer Organisation waren, sondern
sie bewusst wihlten und miterlebten, beschrieb er als effektive Verdienste der bolschewistischen
Partei all das, was die bolschewistische Partei nicht war. Lukacs war neben seiner tiefgriindigen
theoretischen Arbeit immer noch ein Ideologe, der im Namen der ordindrsten Macht da draussen
vor der proletarischen Bewegung sprach, wihrend er glaubte und glauben machte, dass er selbst mit
seiner gesamten Personlichkeit so in jener Macht stand wie in seiner eigenen. Wahrend die
Folgezeit bewies, wie diese Macht ihre Handlanger bloss stellt und ausschaltet, machte Lukacs,
indem er sich selbst endlos bloss stellte, mit karikaturistischer Schérfe deutlich, womit er sich genau
identifiziert hatte: mit dem Gegenteil von sich selbst und von dem, was er in ,,Geschichte und
Klassenbewusstsein“ behauptet hatte. Lukacs bestétigt am besten die Grundregel, die alle
Intellektuellen dieses Jahrhunderts beurteilt: das, was sie respektieren, entspricht genau ihrer
eigenen verachtenswerten Wahrheit. Lenin hatte solchen Illusionen tiber seine Tétigkeit jedoch
kaum gehuldigt, weil er zustimmte, dass "eine politische Partei ihre Mitglieder nicht auf
Widerspriiche zwischen ihrer Philosophie und dem Parteiprogramm untersuchen kann." In
Wirklichkeit taugte die Partei, deren Traumbild Lukacs zu Unzeiten présentierte, nur fiir die eine
bestimmte Aufgabe: die Macht iiber den Staat zu ergreifen.

35



113

Weil sie jederzeit durch die Realitét der modernen sowohl biirgerlichen als auch biirokratischen
kapitalistischen Gesellschaft widerlegt wird, findet die neo-leninistische Illusion des heutigen
Trotzkismus praktisch ein bevorzugtes Anwendungsfeld in formal unabhédngigen
"unterentwickelten" Ladndern, wo die Illusion irgendeiner Variante des staatlichen und
biirokratischen Sozialismus von den ortlich herrschenden Klassen bewusst manipulativ als blosse
Ideologie der wirtschaftlichen Entwicklung ausgegeben wird. Die gemischte Zusammensetzung
dieser Klassen ldsst sich mehr oder weniger deutlich ankniipfen an eine Abstufung auf dem
Spektrum Bourgeoisie-Biirokratie. Ihr Spiel auf internationaler Ebene zwischen diesen beiden Polen
der bestehenden kapitalistischen Macht auf der einen Seite sowie ihre ideologischen Kompromisse
auf der anderen - insbesondere mit dem Islamismus -, die die ungeklarte Natur ihrer sozialen
Herkunft zum Ausdruck bringt, macht dieses letzte Nebenprodukt des ideologischen Sozialismus
zu etwas, das keine andere Ernsthaftigkeit als die der Polizei zum Inhalt hat.

Eine Biirokratie konnte sich durch die Lenkung des nationalen Kampfes und der Landrevolte der
Bauern bilden, die dann, wie in China, dazu neigte, das stalinistische Modell der Industrialisierung
in einer Gesellschaft durchzufiihren, die weniger weit entwickelt war als das Russland von 1917.
Eine Biirokratie, die in der Lage ist, die Nation zu industrialisieren, kann sich z.B. aus den
kleinbiirgerlichen Kadern der Armee bilden, die die Macht ergreifen, wie das Beispiel Agyptens
zeigte. In bestimmten Punkten, darunter Algerien am Ende seines Unabhingigkeitskrieges, sucht
die Biirokratie, die sich wihrend des Kampfes als parastaatliche Fiihrung konstituiert hat, nach dem
Gleichgewichtspunkt eines Kompromisses, um sich mit einer schwachen lokalen Bourgeoisie zu
verbiinden. Schliesslich bildet sich in den ehemaligen schwarzafrikanischen Kolonien, die weiterhin
offen mit der westlichen, amerikanischen und europdischen Bourgeoisie verbunden sind, eine
Bourgeoisie - die meist aus der Macht der traditionellen Stammesfiihrer hervorgeht - durch
Staatsbesitz: in diesen Léndern, in denen der auslidndische Imperialismus der wahre Herr der
Wirtschaft bleibt, kommt ein Stadium, in dem die Handelshéuser als Entschiddigung fiir den
Verkauf einheimischer Produkte das Eigentum an einem Eingeborenenstaat erhalten haben, der vor
den einheimischen Massen, aber nicht vor dem Imperialismus unabhéngig ist. In diesem Fall
handelt es sich um eine kiinstliche Bourgeoisie, die nicht in der Lage ist, Kapital zu akkumulieren,
sondern einfach verschleudert, sowohl den ihr zustehenden Anteil am Mehrwert der lokalen Arbeit,
als auch die auslédndischen Subventionen oder Monopole jener Staaten, die ihre Schutzméchte sind.
Solche biirgerlichen Klassen sind offensichtlich unfdhig, ihre normale wirtschaftliche Rolle einer
Bourgeoisie auszufiillen und wollen nur ihr Erbteil abgreifen. Sie entfachen vor ihrer jeweiligen
Gesellschaft eine Subversion nach biirokratischem Muster, das mehr oder weniger an lokale
Besonderheiten angepasst ist. Aber der Erfolg einer Biirokratie in ihrem grundlegenden
Industrialisierungsprojekt selbst enthilt notwendigerweise die Aussicht auf ihr historisches
Scheitern: indem sie Kapital akkumuliert, akkumuliert sie das Proletariat und schaftt so ihren
eigenen Widerspruch, in einem Land, in dem das Proletariat noch nicht mal existiert.

114

In dieser komplexen und schrecklichen Entwicklung, mit der die Epoche der Klassenkdmpfe unter
neuen Bedingungen fortgeschwemmt wurde, hat das Proletariat der Industrieldnder die Behauptung
seiner autonomen Perspektive und letztlich auch seine Illusionen vollig verloren, nicht aber sein
Wesen. Dieses ist nicht unterdriickt. Es bleibt in der verschérften Entfremdung des modernen
Kapitalismus unumstdsslich bestehen: es ist die grosse Mehrheit der Arbeiter, welche jede Macht
iiber die Verwendung ihres Lebens verloren haben und die sich, sobald sie das wissen, neu
definieren, als das Proletariat, als das Negativ, das in dieser Gesellschaft am Werk ist. Dieses
Proletariat wird objektiv durch das zunehmende Verschwinden der Bauernschaft gestérkt, wie auch
durch die Ausweitung der Logik der Fabrikarbeit, die von einem grossen Teil der
"Dienstleistungen" und der intellektuellen Berufe iibernommen wird. Subjektiv ist dieses Proletariat
noch weit von seinem praktischen Klassenbewusstsein entfernt, nicht nur bei den Angestellten,

36



sondern auch bei den Arbeitern, die sonst nur ihre Ohnmacht und die Heiligsprechung der alten
Politik entdeckt haben. Doch als das Proletariat entdeckte, dass seine eigene verdusserlichte Kraft
zur stindigen Starkung der kapitalistischen Gesellschaft beitrug, nicht mehr nur in Form seiner
Arbeit, sondern auch in Form der Gewerkschaften, Parteien oder der Staatsmacht, die es um sich zu
emanzipieren gebildet hatte, entdeckte das Proletariat durch die konkrete historische Erfahrung
auch, dass es die Klasse ist, die jedem erstarrten Ausdruck der Macht und jeder Spezialisierung der
Macht total feindlich gegeniibersteht. Es tragt die Revolution in sich, die nichts ausserhalb von sich
selbst seinlassen kann, die Forderung nach stdndiger Herrschaft der Gegenwart iiber die
Vergangenheit und die totale Kritik der Trennung; und es muss die richtige Form dafiir in der
Aktion finden. Weder eine quantitative Verbesserung seines Elends, noch die Illusion der
Integration in die Hierarchie sind ein dauerhaftes Heilmittel gegen seine Unzufriedenheit, denn das
Proletariat kann sich nicht wahrheitsgemass im Unrecht wiedererkennen, das es erlitten hat und
auch nicht in der Wiedergutmachung eines besonderen Unrechts oder einer grossen Anzahl solcher
Unrechte, sondern nur in dem absoluten Unrecht, aussen an den Rand des Lebens geworfen zu sein.

115

Aus den neuen Zeichen der Negation, die in den wirtschaftlich fortgeschrittensten Léndern
zunehmend missverstanden und durch spektakuldre Gestaltung verfalscht werden, kann man bereits
jetzt den Schluss ziehen, dass eine neue Epoche angebrochen ist: nach dem ersten Versuch der
Subversion der Arbeiter ist jetzt der kapitalistische Wohlstand gescheitert. Wenn die
gewerkschaftsfeindlichen Kdmpfe der westlichen Arbeiter zuerst von den Gewerkschaften
unterdriickt werden und wenn die revoltierenden Stromungen der Jugend einen ersten formlosen
Protest ausldsen, in den jedoch die Ablehnung der alten Fachpolitik, der Kunst und des
Alltagslebens sofort mit einbezogen wird, dann sind dies die beiden Seiten eines neuen spontanen
Kampfes, der unter dem Aspekt des Verbrechens beginnt. Sie sind die Vorboten des zweiten
proletarischen Angriffs auf die Klassengesellschaft. Wenn die verlorenen Kinder dieser noch
bewegungslosen Armee wieder auf diesem Gebiet auftauchten, das ein anderes geworden und
dasselbe geblieben ist, folgen sie einem neuen "Captain Ludd", der sie diesmal zur Zerstérung der
Maschinen des zugelassenen Konsums los schickt.

116

"Die endlich entdeckte politische Form, unter der die wirtschaftliche Emanzipation der Arbeit
verwirklicht werden konnte", nahm im 20. Jahrhundert eine klare Gestalt an in den revolutioniren
Arbeiterrdten, die in sich alle Entscheidungs- und Ausfiihrungsfunktionen konzentrierten und sich
durch das Mittel von Delegierten zusammenschlossen, die der Basis gegeniiber verantwortlich
waren und jederzeit abberufen werden konnten. Thre tatsédchliche Existenz war bisher nur eine kurze
Erscheinung, die sofort von verschiedenen Kriften zur Verteidigung der Klassengesellschaft, zu
denen oft auch ihr eigenes falsches Bewusstsein gezdhlt werden muss bekdmpft und besiegt wurde.
Anton Pannekoek betonte gerade, dass die Entscheidung fiir eine Macht der Arbeiterréte eher
"Probleme aufwirft" als eine Losung bringt. Aber diese Macht ist genau der Ort, an dem die
Probleme der Revolution des Proletariats ihre richtige Losung finden konnen. Es ist der Ort, an dem
die objektiven Bedingungen des historischen Bewusstseins gegeben sind; die Verwirklichung der
direkten aktiven Kommunikation, wo Spezialisierung, Hierarchie und Trennung enden, wo die
bestehenden Bedingungen "in Bedingungen der Einheit" umgewandelt wurden. Hier kann das
proletarische Subjekt aus seinem Kampf gegen die Andacht heraus treten: sein Bewusstsein ist der
praktischen Organisation gleich, die es sich selbst gegeben hat, denn dieses Bewusstsein selbst ist
untrennbar verbunden mit dem gefassten Einwirken in die Geschichte.

37



117

In der Macht des Rétesystems, die international jede andere Macht ausstechen muss, ist die
proletarische Bewegung ihr eigenes Produkt und dieses Produkt produziert sich selbst. Sie ist fiir
sich selbst ihr hochstes Ziel. Dort allein wird umgekehrt die spektakuldre Leugnung des Lebens
threrseits geleugnet.

118

Das Entstehen der Réite war die hochste Errungenschaft der proletarischen Bewegung im ersten
Viertel des Jahrhunderts, eine Realitit, die unbemerkt oder verfalscht blieb, weil sie mit dem Rest
der Bewegung verschwand, den die Gesamtheit der damaligen historischen Ereignisse widerlegte
und eliminierte. Im neuen Moment der proletarischen Kritik kehrt dieses Ergebnis als der einzige
unbesiegte Aspekt der besiegten Bewegung zuriick. Das historische Bewusstsein, das weiss, dass in
diesem neuen Moment seine einzige Existenzmitte ist, konnte ihn jetzt erkennen und zwar nicht
mehr an den Réndern dessen, was zurtlickfliesst, sondern im Zentrum dessen, was aufsteigt.

119

Eine revolutionire Organisation, die vor der Macht der Réte existierte - sie wird ihre eigene Form
im Kampf finden miissen -, weiss aus all diesen historischen Griinden bereits, dass sie die Klasse
nicht reprasentiert. Sie muss nur sich selbst als radikale Abgrenzung von der Welt der Trennung
erkennen.

120

Die revolutiondre Organisation ist der zusammengefasste Ausdruck der Theorie der Praxis, die
eintritt in eine nicht einseitige Kommunikation mit den praktischen Kdmpfen auf dem Weg zur
praktischen Theorie. Thre eigene Praxis ist die Verallgemeinerung der Kommunikation und des
Zusammenhangs in diesen Kdmpfen. Im revolutiondren Moment der Auflosung der
gesellschaftlichen Abgrenzung muss diese Organisation ihre eigene Aufldsung als getrennte
Organisation in sich spiiren.

121

Die revolutionédre Organisation kann nur eine einheitliche Kritik der Gesellschaft sein, d. h. eine
Kritik, die mit keiner separaten Machtform an irgendeinem Punkt der Welt paktiert und eine Kritik,
die global gegen alle Aspekte des entfremdeten gesellschaftlichen Lebens ausgesprochen wird. Im
Kampf der revolutiondren Organisation gegen die Klassengesellschaft sind die Waffen nichts
anderes als das Wesen der Kédmpfenden selbst: die revolutiondre Organisation kann die
Bedingungen der Spaltung und Hierarchie, die die herrschende Gesellschaft mit sich bringt nicht in
sich selbst fortpflanzen. Sie muss stindig gegen ihre Verzerrung im herrschenden Spektakel
kdmpfen. Die einzige Grenze der Teilnahme an der totalen Demokratie der revolutionédren
Organisation ist die Anerkennung der effektiven Selbstanerkennung aller ihrer Mitglieder
hinsichtlich der Bestindigkeit ihrer Kritik, einer Bestindigkeit, die sich in der kritischen Theorie als
solcher und in der Beziehung zwischen dieser und der politischen Praxis beweisen muss.

122

Wenn die immer weiter gehende Verwirklichung der kapitalistischen Entfremdung auf allen
Ebenen, die es den Arbeitern immer schwerer macht, ihr eigenes Elend zu erkennen und es zu
benennen sie vor die Alternative stellt, entweder nichts, oder ihr gesamtes Elend abzulehnen,
musste die revolutiondre Organisation lernen, dass sie die Entfremdung nicht mehr als einzelne

38



entfremdete Formen bekdmpfen kann.
123

Die proletarische Revolution hdngt vollstdndig von der Notwendigkeit ab, dass zum ersten Mal die
Theorie als Erkenntnis der menschlichen Praxis von den Massen anerkannt und gelebt werden
muss. Sie verlangt, dass die Arbeiter Dialektiker werden und ihre Gedanken in die Tat umsetzen.
Sie verlangt von den Menschen ohne Berufsabschluss viel mehr als die biirgerliche Revolution von
den gebildeten Menschen verlangte, die sie zu ihrer Durchfiihrung delegierte: denn das ideologische
Bewusstsein, das von einem Teil der biirgerlichen Klasse teilweise aufgebaut wurde, basierte auf
der Wirtschaft, jenem zentralen Teil des gesellschaftlichen Lebens, in welchem diese Klasse bereits
an der Macht war. Die eigentliche Entwicklung der Klassengesellschaft bis hin zur spektakulidren
Organisation des Nicht-Lebens fiihrt also dazu, dass das revolutiondre Projekt deutlich sichtbar zu
dem wird, was es im Wesentlichen bereits war.

124

Die revolutionidre Theorie ist jetzt Feindin von jeder revolutionédren Ideologie und sie weiss, dass sie
das ist.

V. Zeit und Geschichte

"O ihr Herren, das Leben ist kurz...
Wenn wir leben, leben wir, um auf den Képfen der Kénige zu marschieren."
Shakespeare (Heinrich IV.)

39



125

Der Mensch, "das Negativ-Seiende, das nur existiert in dem Masse, in dem es das Sein
unterdriickt", ist identisch mit der Zeit. Die Inbesitznahme der eigenen Natur durch den Menschen
ist ebenso sein Entdecken der Ausdehnung des Universums. "Die Geschichte der Menschheit ist
threrseits ein realer Teil der Naturgeschichte, jener der Verwandlung der Natur in den Menschen."
(Marx) Umgekehrt bekommt diese "Naturgeschichte" keine andere echte Existenz als durch den
Prozess einer menschlichen Geschichte, des einzigen Teils, der dieses Historische in seiner
Ganzheit aufspiirt, wie das moderne Teleskop in der Zeit mit seiner Reichweite die fliichtigen Nebel
am Rande des Universums einholt. Geschichte hat es immer gegeben, aber nicht immer in ihrer
historisch geordneten Form. Die Zeitgebundenheit (Verzeitlichung) des Menschen, wie sie durch
die Mittlerrolle einer Gesellschaft erfolgt, ist mit einer Humanisierung der Zeit gleichzusetzen. Die
unmerkliche Bewegung der Zeit macht sich bemerkbar und wird im Bewusstsein von Geschichte
zur Wirklichkeit.

126

Die eigentliche historische Bewegung, wenn auch noch verborgen, beginnt in der langsamen und
unmerklichen Herausbildung der "wirklichen Natur des Menschen", jener "Natur, die in der
menschlichen Geschichte - im erzeugenden Akt der menschlichen Gesellschaft - entsteht", doch die
Gesellschaft, die nun eine Technik und eine Sprache beherrschte, war zwar bereits das Produkt ihrer
eigenen Geschichte, doch sie ist sich nur einer immerwéhrenden Gegenwart bewusst. Alles Wissen,
das beschrinkt ist auf das Gedéichtnis der Vorfahren wird immer von den Lebenden weitergetragen.
Weder der Tod noch die Fortpflanzung werden als ein Gesetz der Zeit verstanden. Die Zeit bleibt
unbeweglich, wie ein geschlossener Raum.

Wenn eine komplexere Gesellschaft dazu kommt, sich der Zeit bewusst zu werden, ist es vermutlich
ihr Werk, diese abzulehnen, denn sie sieht in der Zeit nicht das, was vergeht, sondern das, was
wiederkehrt. Entsprechend organisiert die statische Gesellschaft die Zeit ihrer unmittelbaren
Erfahrung der Natur nach ihrer Vorstellung einer im Kreislauf wiederkehrenden Zeit.

127

Die Zeit im Kreislauf ist in der Erfahrungswelt der Nomadenvdlker bereits vorherrschend, weil es
die immer gleichen Umsténde sind, die ithnen zu jedem Zeitpunkt ihres Vorbeiziehens begegnen.
Hegel stellt fest, dass "die Wanderschaft der Nomaden nur formal ist, denn sie ist auf einheitliche
Réume beschrénkt."

Die sesshaft gewordene Gesellschaft, die dem Raum durch die Einrichtung individualisierter Orte
einen Inhalt verleiht, wird dadurch innerhalb dieses Ortes eingeschlossen. Die zeitliche Riickkehr an
dhnliche Orte ist dann die reine Riickkehr der Zeit an denselben Ort, die Wiederholung einer Reihe
von Gesten. Der Ubergang vom Hirten-Nomadentum zur sesshaften Landwirtschaft ist das Ende
einer tragen, inhaltslosen Freiheit und der Beginn der Feldarbeit. Die agrarische Produktionsweise
im Allgemeinen, die vom Rhythmus der Jahreszeiten beherrscht wird, ist die Grundlage der voll
ausgebildeten wiederkehrenden Zeit. Die Ewigkeit ist ihr innewohnend: Sie ist hier auf Erden die
Wiederkehr des Gleichen. Die Uberlieferung des Mythos ist das verbindende Gedankengebiude
und sie schiitzt die ganze kosmische Ordnung um die Ordnung herum, die diese Gesellschaft
innerhalb ihrer Grenzen in Wahrheit selbst hergestellt hat.

128

Die gesellschaftliche Inbesitznahme der Zeit, die Produktion des Menschen durch menschliche
Arbeit, entwickelt sich innerhalb der in Klassen aufgeteilten Gesellschaft. Die Macht, die sich tiber
die Mangelwirtschaft der Gesellschaft mit zyklischer Zeit gebildet hat, die Klasse, die diese
gesellschaftliche Arbeit organisiert und sich den begrenzten Mehrwert aneignet, eignet sich auch

40



den zeitlichen Mehrwert ihrer Organisation der gesellschaftlichen Zeit an: ganz fiir sich allein ist sie
im Besitz der unumkehrbaren Zeit des Lebendigen.

Der einzige Reichtum, der existieren kann, konzentriert sich in der Oberschicht, um materiell
verschwenderische Feste zu finanzieren und dort ebenso als Verschwendung der historischen Zeit
an der Oberflache der Gesellschaft vergeudet zu werden. Die Eigentiimer des historischen
Mehrwerts besitzen das Wissen und den Genuss der erlebten Ereignisse. Diese Zeit, die von der
gemeinsamen Organisation der Zeit abgetrennt ist, die vorwiegt mit der repetitiven Produktion der
Basis des gesellschaftlichen Lebens, fliesst auf der Oberfldche ihrer eigenen statischen
Gemeinschaft.

Es ist die Zeit des Abenteuers und des Krieges, in der die Herren der zyklischen Gesellschaft ihre
personliche Geschichte durchlaufen; und es ist ebenso zum Vorschein kommende Zeit, wenn
fremde Gemeinschaften in der Storung der unverdnderlichen Gesellschaftsordnung
zusammenprallen. Die Geschichte taucht also vor den Menschen als fremder Faktor auf, als das,
was sie nicht gewollt haben und wovor sie sich geschiitzt glaubten. Aber {liber diesen Umweg kehrt
auch das zwischenzeitlich eingeschlafene negative Unbehagen des Menschen zuriick, das der
eigentliche Ursprung aller Entwicklung gewesen war.

129

Die wiederkehrende Zeit ist an sich die Zeit ohne Konflikt. Aber der Konflikt ist in diesen
Anfangen der Zeit bereits angelegt: die Geschichte kampft zundchst darum, in der praktischen
Tatigkeit der Herrschenden Geschichte zu sein. Diese Geschichte, an der Oberfldche erzeugt durch
das Unumkehrbare - ihre Bewegung begriindet die Zeit selbst, die sie im Inneren der
unerschopflichen Zeit der zyklischen Gesellschaft vergehen ldsst.

130

Kalte Gesellschaften sind solche, die ihren Anteil an der Geschichte extrem verlangsamt haben, die
ithre Opposition gegen die natlirliche und menschliche Umgebung und ihre inneren Gegensétze in
einem konstanten Gleichgewicht gehalten haben. Wenn die extreme Vielfalt der zu diesem Zweck
geschaffenen Institutionen von der Formbarkeit der Selbsterschaffung der menschlichen Natur
zeugt, so leuchtet dieses Zeugnis nur einem aussenstehenden Beobachter, dem aus der historischen
Zeit zuriickgekehrten Ethnologen unmittelbar ein. In jeder dieser Gesellschaften hat ein endgiiltiges
Ordnen den Wandel ausgeschlossen.

Der absolute Konformismus der bestehenden sozialen Praktiken, mit denen alle menschlichen
Moglichkeiten fiir immer festgelegt werden, hat ausser der Angst, in die formlose Verwilderung
zuriickzufallen keine dusseren Grenzen mehr. Hier miissen die Menschen, um menschlich zu
bleiben immer gleich bleiben.

131

Die Geburtsstunde der politischen Macht, die mit den letzten grossen technischen Revolutionen wie
der Eisenverhiittung in Verbindung zu stehen scheint, also an der Schwelle zu einer Periode, die bis
zum Aufkommen der Industrie keine tiefgreifenden Umwélzungen mehr erfahren wird, ist auch die
Stunde, in der sich die Beziehungen der Blutsverwandtschaft aufzulosen beginnen. Seitdem verldsst
die Abfolge der Generationen die Welt des reinen natiirlichen Zyklus und wird zu einem
zielgerichteten Ereignis, einer Abfolge von Macht. Die unumkehrbare Zeit ist die Zeit des
Herrschers. Dynastien sind ihr wichtigstes Mass.

Die Schriftsprache ist ihre Waffe. In der Schrift erreicht die Sprache ihre volle unabhingige
Wirksamkeit als Mittlerin zwischen den Wahrnehmungen. Diese Unabhéngigkeit ist jedoch
identisch mit der allgemeinen Unabhéngigkeit der abgegrenzten Macht als Mittlerin, die die
Gesellschaft einrichtet. Mit der geschriebenen Sprache entsteht ein Bewusstsein, das nicht mehr in
der unmittelbaren Beziehung der Lebenden untereinander getragen und vermittelt wird: ein

41



unpersonliches Gedéchtnis, das das Gedéchtnis der Verwaltung der Gesellschaft ist. "Die Schriften
sind die Gedanken des Staates, die Archive seines Gedachtnisses." (Novalis)

132

Die Geschichtsschreibung ist der Ausdruck der unumkehrbaren Zeit der Machthaber und auch das
Instrument, das das gewollte Fortschreiten dieser Zeit von ihrem fritheren Verlauf aus
aufrechterhilt, denn diese Ausrichtung der Zeit muss mit der Kraft jedes einzelnen Machthabers
zusammenbrechen und in das gleichmiitige Vergessen der einzigen zyklischen Zeit zuriickfallen. Es
ist die Zeit, die die Bauernmassen kennen, welche sich im Zusammenbruch der Reiche und ihrer
Geschichtsbiicher nie dndern. Die Besitzer der Geschichte haben der Zeit einen Verlauf gegeben:
eine Richtung, die auch eine Bedeutung ist. Aber diese Geschichte entfaltet sich und vergeht fiir
sich. Sie lédsst die breite Bevolkerung unbewegt, denn sie ist gerade das, was von der gemeinsamen
Realitét getrennt bleibt. In diesem Sinne ist die Geschichte der Imperien des Orients fiir uns wie die
Geschichte der Religionen: diese in Triimmern liegenden Zeitrdume hinterliessen nur die scheinbar
autonome Geschichte der Illusionen, in denen sie eingehiillt war.

Die Machthaber, die unter dem Schutz der Mythologie das Privateigentum an der Geschichte
besitzen, besitzen sie zuniichst selber auf illusionire Weise: in China und Agypten hatten sie lange
Zeit das Monopol auf die Unsterblichkeit der Seele, wie ihre dltesten anerkannten Dynastien die
imaginédre Ausstattung ihrer Vergangenheit sind. Aber dieser illusionédre Besitz der Herrscher ist zu
diesem Zeitpunkt auch der gesamte mogliche Besitz ihrer eigenen und einer gemeinsamen
Geschichte. Die Ausweitung ihrer tatsdchlichen historischen Macht geht mit einer Popularisierung
des illusiondren mythologischen Besitzes einher.

All dies ergibt sich aus der einfachen Tatsache, dass gerade in dem Masse, in dem die Herrscher es
tibernommen haben, die Bestindigkeit der zyklischen Zeit mythologisch zu garantieren, wie in den
jahreszeitlichen Riten der chinesischen Kaiser, sie sich selbst relativ frei davon gemacht haben.

133

Wenn die vergbttlichte Staatsgewalt, die nur als irdische Uberbringerin der Regeln im Mythos
verstanden werden will, zu ihren Untergebenen spricht und wenn die trockene
Geschichtsschreibung ohne jede Erkldrung iiberwunden und zu bewusster Geschichte werden kann,
musste die Teilnahme an der Geschichte tatsdchlich von grossen Gruppen erlebt worden sein. Aus
dieser praktischen Kommunikation zwischen denjenigen, die sich als Besitzer einer singuldren
Gegenwart erkannten, die den qualitativen Reichtum der Ereignisse als ihre Tétigkeit und den Ort,
an dem sie wohnten als ihre Epoche erlebten, entstand die allgemeine Sprache der historischen
Kommunikation. Diejenigen, fiir die es eine unumkehrbare Zeit gegeben hat, entdecken im
Vergessen sowohl das Erinnerungswiirdige als auch eine Bedrohung: "Herodot von Halikarnassos
présentiert hier die Ergebnisse seiner Nachforschung dartiber, dass die Zeit die Werke der
Menschen nicht auflése..."

134

Die Auseinandersetzung mit der Geschichte ist untrennbar mit der Auseinandersetzung mit den
Machthabern verbunden. Das antike Griechenland ist so ein Fall, in dem die Macht und ihre
Verdnderung diskutiert und verstanden werden kann, die Demokratie der Herrschenden tiber die
Gesellschaft. Dies war das Gegenteil der Bedingungen, die der despotische Staat kannte: eine
Palastrevolution, deren Erfolg oder Misserfolg gleichermassen ausser Diskussion steht; der
despotische Staat, wo die Herrscher immer nur in der verstecktesten Dunkelheit ihres dunkelsten
Zentrums mit sich selbst abrechnen. Allerdings existierte die geteilte Macht der griechischen
Gemeinschaften nur in den Spesen fiir das 6ffentliche Leben, dessen Produktivkréfte abgetrennt und
starr in der unterwiirfigen Klasse blieben. Nur diejenigen, die nicht arbeiteten, lebten. In der
Spaltung der griechischen Gemeinschaften und der Rivalitdt um die Ausbeutung fremder Stadte

42



wurde das Prinzip der Trennung nach aussen getragen, das jede Partei innerlich begriindete.
Griechenland, das von einer universellen Geschichte getrdumt hatte, schaffte es nicht, sich
angesichts der Invasion vereint zu wehren, oder auch nur die Kalender seiner unabhédngigen Stidte
zu vereinheitlichen. Im alten Griechenland ist die historische Zeit bewusst geworden, jedoch war sie
sich ihrer selbst keineswegs bewusst.

135

Als die lokal giinstigen Bedingungen fiir die griechischen Stadtstaaten vorbei waren, ging der
Verfall des westlichen Geschichtsdenkens nicht mit einer Wiederherstellung der alten
mythologischen Organisationen einher.

Im Zusammenprall der Vilker des Mittelmeerraums, in der Entstehung und dem Zusammenbruch
des romischen Reiches tauchten halbhistorische Religionen auf, die zu fundamentalen Faktoren des
neuen Zeitbewusstseins und zur starkeren Abschirmung der getrennt existierenden Obrigkeit
wurden.

136

Die monotheistischen Religionen waren ein Kompromiss zwischen Mythos und Geschichte,
zwischen der zyklischen Zeit, die noch die Produktion beherrscht und der irreversiblen Zeit, in der
sich die Volker gegeniiberstehen und sich neu zusammensetzen. Die aus dem Judentum
hervorgegangenen Religionen sind die abstrakte universelle Anerkennung der irreversiblen Zeit, die
demokratisiert wird und allen offen steht, allerdings nur in der Vorstellung. Die gesamte Zeit ist auf
ein einziges, endgiiltiges Ereignis ausgerichtet: "Das Reich Gottes ist nahe."

Diese Religionen sind auf dem Boden der Geschichte entstanden und haben sich dort etabliert. Aber
auch hier halten sie sich in radikaler Opposition zur Geschichte. Die halbhistorische Religion setzt
einen qualitativen Ausgangspunkt in der Zeit, die Geburt Christi, die Flucht Mohammeds, aber ihre
irreversible Zeit - die eine effektive Akkumulation einleitet, die im Islam die Gestalt einer
Eroberung oder im Christentum der Reformation die Gestalt einer Kapitalvermehrung annehmen
kann - wird im religidsen Denken tatsdchlich wie einen Countdown umgekehrt: das Warten in der
abnehmenden Zeit auf den Zugang zur anderen gegenwértigen Welt, das Warten auf das Jiingste
Gericht.

Die Ewigkeit ist aus der zyklischen Zeit herausgetreten. Sie ist ihr Jenseits. Sie ist das Element, das
die Geschichte innerhalb der Geschichte beseitigt, das die Unumkehrbarkeit der Zeit herab setzt,
indem sich die Ewigkeit als rein punktuelles Element, in das die zyklische Zeit eingetreten und
abgeschafft worden ist, auf die andere Seite der unumkehrbaren Zeit stellt. Jacques Bossuet wiirde
sagen: ,,Und durch das Mittel der Zeit, die vergeht, treten wir in die Ewigkeit ein, die nicht
vergeht."

137

Das Mittelalter, diese unvollendete mythologische Welt, die ihre Vollkommenheit ausserhalb von
sich selbst hatte ist der Moment, in dem die zyklische Zeit, die noch den Hauptteil der Produktion
regelt, von der Geschichte echt zerfressen wird. Eine gewisse irreversible Zeitlichkeit wird allen
individuell zuerkannt, im Altern der Menschen, im Leben, das als eine Reise betrachtet wird, als ein
Durchgang ohne Wiederkehr in einer Welt, deren Sinn anderswo liegt: Der Pilger ist dieser Mensch,
der aus eben dieser zyklischen Zeit ausbricht, um effektiv der durchs Leben Reisende und Sinnbild
des Lebens zu sein. Jedoch findet das personliche historische Leben seine Erfiillung immer im
Umfeld der Macht, in der Teilnahme an den von der Macht gefiihrten K&dmpfen und an den
Kéampfen um die Macht; aber die irreversible Zeit der Médchtigen wird unter der allgemeinen
Vereinheitlichung der zielgerichteten Zeit des christlichen Zeitalters in einer Welt des gewappneten
Vertrauens unendlich aufgeteilt, in der sich das Spiel der Herren um die Treue und um die
Anfechtung der geschuldeten Treue dreht.

43



Diese feudale Gesellschaft, die aus dem Zusammentreffen der "Organisationsstruktur der
erobernden Armee, so wie sie sich wihrend der Eroberung entwickelte" und der "im eroberten Land
vorgefundenen Produktivkrifte" entstand (Marx: deutsche Ideologie) - und zur Organisation dieser
Produktivkrédfte muss man auch ihre religiose Sprache zdhlen -, teilte die Herrschaft iiber die
Gesellschaft zwischen der Kirche und der komplexen Staatsmacht auf, die ihrerseits in die adelige
Oberherrschaft und die Vasallitét der territorialen Besitzungen und der stiddtischen Gemeinschaften
untergliedert war.

In dieser Vielfalt des moglichen historischen Lebens, in der unumkehrbaren Zeit, die unbewusst die
breite Bevolkerung mit sich riss, die Zeit, die von der Bourgeoisie in der Warenproduktion, in der
Griindung und Expansion von Stddten und der kommerziellen Eroberung der Erde erlebt wurde -
das praktische Experiment, das jede mythologische Organisation des Kosmos fiir immer zerstort -,
offenbarte sich langsam die unbekannte Arbeit der Epoche als das grosse offizielle historische
Unternehmen dieser abendlédndischen Welt, das mit den Kreuzziigen gescheitert war.

138

Im spéten Mittelalter geht das Empfinden einer unumkehrbaren Zeit, die in die Gesamtheit der
Gesellschaft eindringt, vom noch an die alte Ordnung gebundenen Bewusstsein in die Form einer
Besessenheit vom Tod iiber. Es ist die Melancholie der Auflosung einer Welt, der letzten, in der die
Sicherheit der Uberlieferung noch die Geschichte ausbalancierte und fiir diese Melancholie gibt sich
alles Irdische nur noch der Vergénglichkeit hin. Die grossen Bauernkriege in Europa sind
gleichermassen ihr Versuch, auf die Geschichte zu antworten, die sie gewaltsam aus dem
patriarchalischen Schlaf riss, fiir den die feudale Vormundschaft zuvor gesorgt hatte.

Was der Ursprung der halbhistorischen Religion war, als die christlichen Gemeinschaften, wie der
jidische Messianismus, aus dem sie hervorgingen, Antworten auf die Unruhen und das Ungliick der
Zeit waren, kommt in der Utopie des tausendjihrigen Reiches von der irdischen Verwirklichung des
Paradieses wieder zum Vorschein. Es ist diese Utopie, welche die unmittelbar bevorstehende
Verwirklichung des Reiches Gottes erwartete und der antiken Gesellschaft einen Faktor der Unruhe
und der Subversion hinzufiigte. Das Christentum, das gekommen war, um die Macht im Reich zu
teilen, hatte zu seiner Zeit das, was von jener Hoffnung iibrig blieb als Aberglauben entlarvt: so
lautet die Bedeutung von Augustinus' (354 -430) Behauptung - ein Urbild aller Befriedigung der
modernen Ideologie -, dass die entstandene Kirche bereits seit langem das Konigreich war, von dem
man gesprochen hatte. Die soziale Revolte der Bauernschaft im Glauben an das tausendjdhrige
Reich Christi definiert sich logischerweise anfangs als Wille zur Zerstérung der Kirche. Doch der
Glaube an das tausendjihrige Reich Christi entfaltet sich in der historischen Welt und nicht auf dem
Boden der Legende. Es sind nicht die modernen revolutionidren Hoffnungen, wie Norman Cohn in
der Verfolgung des Glaubens an das tausendjéhrige Reich Christi zu zeigen glaubt, irrationale
Folgeerscheinungen der religidosen Leidenschaft des Glaubens an das tausendjidhrige Reich Christi.
Ganz im Gegenteil ist der Glaube an das tausendjdhrige Reich Christi ein revolutiondrer
Klassenkampf, der bereits eine moderne revolutionédre Tendenz ist und der zum letzten Mal die
Sprache der Religion spricht, eine Sprache, der noch das Bewusstsein fehlt, dass sie nur historisch
ist. Die Gldubigen eines tausendjdhrigen Reiches mussten verlieren, weil sie die Revolution nicht
als ihr eigenes Handeln erkennen konnten. Die Tatsache, dass sie erwarteten, auf ein dusseres
Zeichen von Gottes Entscheidung hin zu handeln, war die gedankliche Umsetzung einer Praxis, in
der die aufstindischen Bauern Anfiihrern folgten, die aus ihrer Mitte herausgegriffen wurden. Die
Bauernklasse konnte kein richtiges Bewusstsein dariiber erlangen, wie die Gesellschaft funktioniert
und wie sie ihren eigenen Kampf fiihren sollte. Weil den Bauern diese Bedingungen der Einheit in
threm Handeln und in ithrem Bewusstsein fehlten, lag es auf der Hand, dass sie ihre Kriege geméss
der Vorstellungswelt des irdischen Paradieses fiihrten.

44



139

Der neue Besitz am historischen Leben, die Renaissance, die in der Antike ihre Vergangenheit und
thr Gesetz ortet, tridgt freudig den Bruch mit der Ewigkeit in sich. Das Geschichtsbewusstsein, das
aus der Erfahrung der antiken demokratischen Gemeinschaften hervorgegangen ist zusammen mit
den Kréften, die diese Gemeinschaften ruinierten, wird mit Machiavelli die Argumentation iiber die
entheiligte Staatsgewalt wieder aufnehmen, das Unaussprechliche des Staates aussprechen.

Im iiberschwinglichen Leben der italienischen Stddte, in der Kunst der Feste, galt das Leben als
Genuss des Verginglichkeit der Zeit. Doch dieser Genuss des Vergehens musste selbst vergédnglich
sein. Das Lied von Lorenzo de' Medici, das geméss Burckhardt der Ausdruck des "eigentlichen
Geistes der Renaissance" ist, ist das Lob, das dieses fragile Fest der Geschichte iiber sich selbst
aussprach: "Wie ist die Jugend schon - die so schnell vergeht."

140

Der stindige Ausbau der staatlichen Monopolisierung des historischen Lebens in der absoluten
Monarchie, der Ubergangsform zur vollstindigen Herrschaft der biirgerlichen Klasse, lisst die
Wahrheit der neuen, unumkehrbaren Zeit der Bourgeoisie erscheinen. Die Bourgeoisie ist an die
Zeit der Arbeit gebunden, die zum ersten Mal vom zyklischen Charakter befreit ist. Die Arbeit
wurde mit der Bourgeoisie zu einer Arbeit, die die historischen Bedingungen verwandelt. Die
Bourgeoisie ist die erste herrschende Klasse, fiir die Arbeit ein Wert ist. Und die Bourgeoisie, die
alle Privilegien abschaffte, die keinen Wert anerkannte, der nicht aus der Ausbeutung der Arbeit
entsprang, identifizierte auch als herrschende Klasse ihren eigenen Wert mit der Arbeit und machte
den Fortschritt der Arbeit zu ithrem eigenen Fortschritt.

Die Klasse, die Waren und Kapital anhduft, verdndert fortwéhrend die Umwelt, indem sie die
Arbeit selbst veridndert und ihre Produktivitét entfesselt.

Alles gesellschaftliche Leben hat sich bereits in der kargen Dekoration des Hofes konzentriert, im
Anstrich der kalten staatlichen Verwaltung, die im "Beruf des Konigs" gipfelt; und jede einzelne
historische Freiheit musste ihrem Niedergang zustimmen. Die Freiheit des Spiels in der
unumkehrbaren Zeit der Feudalherren wurde in ihren letzten verlorenen Schlachten wie den Fronde-
Kriegen aufgezehrt, oder im Aufstand der Schotten fiir Karl Eduard. Die Welt hatte ihre Boden
ausgewechselt.

141

Der Sieg der Bourgeoisie ist der Sieg der zutiefst historischen Zeit, denn sie ist die Zeit der
wirtschaftlichen Produktion, die die Gesellschaft stindig und von Grund auf umgestaltet. Solange
die landwirtschaftliche Produktion die vorherrschende Arbeit bleibt, ndhrt die zyklische Zeit der
breiten Bevolkerung die gebiindelten Krifte der Tradition, die die Entwicklung bremsen werden.
Doch die unumkehrbare Zeit der biirgerlichen Wirtschaft reisst diese Uberreste der zyklischen Zeit
in der ganzen weiten Welt aus. Die Geschichte, die bis dahin einzig als Bewegung der Individuen
aus der herrschenden Klasse erschienen war und daher als ereignisorientierte Geschichte
geschrieben wurde, wird nun als die allgemeine Bewegung verstanden und in dieser strengen
Bewegung werden die Individuen geopfert.

Die Geschichte, die ihre Basis in der politischen Okonomie entdeckt, weiss nun von der Existenz
dessen, was thr Unbewusstes war, aber dennoch stets das Unbewusste blieb, das sie nicht ans Licht
bringen konnte. Es ist ganz einfach diese blinde Vorgeschichte, welche die Warenwirtschaft
demokratisiert hat; eine neue Situation, die niemand richtig begriff.

142

Die Geschichte, die die gesamte Gesellschaft durchdringt, tendiert dazu, sich an der Oberfldche zu
verlieren. Der Triumph der irreversiblen Zeit ist auch ihre Verwandlung in die Zeit der Dinge, denn

45



die Waffe ihres Sieges war gerade die Massenproduktion von Gegenstidnden nach den Gesetzen der
Ware. Das Hauptprodukt, das die wirtschaftliche Entwicklung von der luxuridsen Raritit zum
alltdglichen Verbrauchsgut gemacht hat, ist daher die Geschichte, aber nur als Geschichte der
abstrakten Entwicklung der Dinge, die jeden qualitativen Lebensentwurf anfiihrt.

Waihrend die einst zyklische Zeit einen wachsenden Anteil an gelebter historischer Zeit von
Einzelnen und Gruppen ausgehalten hatte, neigt die biirgerliche Herrschaft der irreversiblen Zeit der
Produktion dazu, diese gelebte Zeit in der ganzen Gesellschaft zu unterbinden.

143

So wurde der Gesellschaft durch das Biirgertum eine unumkehrbare historische Zeit erdffnet und
aufgezwungen. Das Biirgertum verweigerte ihr jedoch den Gebrauch davon. "Es gab Geschichte,
aber es gibt keine mehr", weil die biirgerliche Klasse, Inhaberin der Wirtschaft, die nicht mit der
Wirtschaftsgeschichte brechen kann, jede andere irreversible Verwendung der Zeit als unmittelbare
Bedrohung unterdriicken muss. Die herrschende Klasse, die aus Spezialisten fiir den Besitz von
Dingen besteht, die dadurch selbst ein Besitz von Dingen sind, muss ihr Schicksal an die
Aufrechterhaltung dieser verdinglichten Geschichte, an die Dauerhaftigkeit eines neuen Stillstands
in der Geschichte kniipfen.

Zum ersten Mal ist der Arbeiter an der Basis der Gesellschaft der Geschichte nicht materiell fremd,
denn nun bewegt sich die Gesellschaft durch die Arbeit unumkehrbar. Das Proletariat findet im
Anspruch, die historische Zeit zu leben, in der es lebt, das einfache, unvergessliche Zentrum seines
revolutiondren Projekts; und jeder der bisher gescheiterten Versuche, dieses Projekt in die Tat
umzusetzen, markiert einen moglichen Ausgangspunkt fiir das neue historische Leben.

144

Die unumkehrbare Zeit der Bourgeoisie als Herrin der Staatsgewalt trat zundchst unter ihrem
eigenen Namen auf, als absoluter Ursprung, als das Jahr Eins der Republik. Aber die revolutionire
Ideologie der allgemeinen Freiheit, die die letzten Reste der Organisation von iiberlieferten Werten
und jede traditionelle Regulierung der Gesellschaft niedergerissen hatte, zeigte bereits den wahren
Willen, den sie nach romischem Vorbild geschmiickt hatte: die generelle Handelsfreiheit.

Die Warengesellschaft, die nun entdeckte, dass sie die Passivitit wieder autbauen musste, die sie
grundlegend erschiittern musste, um ihre eigene, reine Herrschaft zu errichten, "fand im
Christentum mit seinem Kult des abstrakten Menschen ... die am besten geeignete religiose
Erginzung" (das Kapital). Die Bourgeoisie schloss damals mit dieser Religion einen Kompromiss,
der mit der Darstellung der Zeit einher geht: Ihr eigener Kalender wurde fallen gelassen, ihre
unumkehrbare Zeit erschien, um sich in das christliche Zeitalter einzufiigen, dessen Nachfolge sie
fortan weiter fiihrt.

145

Mit der Entwicklung des Kapitalismus wird die irreversible Zeit global vereinheitlicht. Die
Universalgeschichte wird real, da die ganze Welt unter der Entwicklung dieser Zeit
zusammengefasst wird. Aber diese Geschichte, die iiberall gleichzeitig dieselbe ist, ist noch immer
nur die innergeschichtliche Ablehnung der Geschichte. Es ist die Zeit der wirtschaftlichen
Produktion, die in gleiche abstrakte Fragmente zersplittert ist und sich auf dem ganzen Planeten als
ein- und derselbe Tag manifestiert. Die vereinigte irreversible Zeit ist die des Weltmarktes und
somit des weltweiten Spektakels.

46



146

Die irreversible Zeit der Produktion ist zuerst das Mass der Waren. So bedeutet also die Zeit, die
sich offiziell auf der ganzen Welt als allgemeine Zeit der Gesellschaft behauptet nur die
Privatinteressen, die sie ausmacht, nur eine besonders biirgerliche Zeit.

VI.  Die spektakulidre Zeit

"Wir haben nichts fiir uns als die Zeit, die sogar diejenigen geniessen, die keine Bleibe haben."
Baltasar Gracian

147

Die Zeit der Produktion, die Waren-Zeit, ist ein unendlich grosser Haufen gleichwertiger Intervalle.
Sie ist die Abstraktion der unumkehrbaren Zeit, von der alle Segmente auf dem Zifferblatt der Uhr
einzig ihre quantitative Gleichheit beweisen miissen. Diese Zeit ist in all ihrer tatsdchlichen Realitét
das, was sie in ihrer Austauschbarkeit ist. Es liegt in dieser gesellschaftlichen Herrschaft der Waren-
Zeit, wenn gilt: ,,der Mensch ist nichts, die Zeit ist alles; er ist hochstens das Gerippe der Zeit*
(Marx: das Elend der Philosophie). Dies ist die entwertete Zeit, die vollige Umkehrung der Zeit

,, als das Feld der menschlichen Entwicklung®.

148
Die allgemeine Zeit der menschlichen Nicht-Entwicklung, die sie aus dieser bestimmten Produktion

gewinnt, existiert zusitzlich unter dem Aspekt der konsumierbaren Zeit, die als pseudozyklische
Zeit in den Alltag der Gesellschaft zuriickfliesst.

47



149

In Wahrheit ist die pseudozyklische Zeit nur die konsumierbare Verkleidung des Waren-Zeitalters
der Produktion. Sie trigt ihre wesentlichen Merkmale der austauschbaren gleichférmigen Einheiten
und der Unterdriickung der qualitativen Dimension. Weil sie aber das Nebenprodukt dieser Zeit ist,
die fiir die Zuriickgebliebenheit des konkreten Alltagslebens - und die Aufrechterhaltung dieser
Riickstdndigkeit - bestimmt ist, muss sie mit falschen Bewertungen aufgeladen werden und in einer
Reihenfolge von gefdlschten individualisierten Hohepunkten erscheinen.

150

Die pseudozyklische Zeit ist die Zeit, die im modernen wirtschaftlichen Alltag vergeht, im
erweiterten Alltag, in dem das tégliche Leben ohne Entscheidungen bleibt und nicht mehr der
natiirlichen Ordnung, sondern der bei der entfremdeten Arbeit entwickelten kiinstlichen Natur folgt.
Daher findet diese Zeit ganz automatisch zum alten zyklischen Rhythmus zurtick, der das Leben der
vorindustriellen Gesellschaften regelte. Die pseudozyklische Zeit baut auf den alten Spuren der
zyklischen Zeit auf und setzt neue, homologe Kombinationen daraus zusammen: Tag und Nacht,
wochentliche Arbeits- und Ruhezeiten, wiederkehrende Ferienzeiten usw.

151

Die pseudozyklische Zeit ist eine Zeit, die von der Industrie umgewandelt wurde. Die Zeit, die ihre
Grundlage in der Warenproduktion hat, ist selbst eine Gebrauchsware, die alles das zusammenfasst,
was sich zuvor in der Auflosungsphase der alten Einheitsgesellschaft in Privatleben,
Wirtschaftsleben und politischem Leben unterschieden hatte. Die gesamte konsumierbare Zeit der
modernen Gesellschaft wird zu einem Rohstoff flir neue, vielfdltige Produkte verarbeitet, die sich
als gesellschaftlich organisierte Verwendung von Zeit auf dem Markt durchsetzen. "Ein Produkt,
das bereits in einer Form existiert, die es zum Verbrauch geeignet macht, kann seinerseits zum
Rohstoff eines anderen Produkts werden" (Marx: das Kapital).

152

In seinem am weitesten fortgeschrittenen Sektor bewegt sich der konzentrierte Kapitalismus in
Richtung des Verkaufs von "voll ausgestatteten" Zeitblocken, von denen jeder eine einzige
einheitliche Ware darstellt, die eine Reihe verschiedener Waren in sich vereint hat. So kann in der
expandierenden "Dienstleistungs-" und Freizeitwirtschaft die Formel der kalkulierten "All-
inclusive"-Zahlung fiir spektakulidres Wohnen, kollektive Pseudo-Urlaubsreisen, Abonnements fiir
kulturellen Verbrauch und den Verkauf der Geselligkeit selbst in Form von "spannenden
Gespriachen" und "Treffen von Personlichkeiten" entstehen. Diese Art von spektakulidrer Ware, die
offensichtlich nur in Abhingigkeit von der Verknappung der entsprechenden Realien existieren
kann, gehort folgerichtig auch zu den Pilotartikeln des modernisierten Verkaufs, indem sie auf
Kredit erhéltlich ist.

153

Die spektakulére Zeit ist ein Konsumgut pseudozyklischer Zeit, sowohl Zeit fiir den Konsum von
Bildern im engeren Sinn, als auch allgemein die Zeit in ihrer vollen Bandbreite. Die Zeit des
Konsumierens von Bildern, das Medium aller Waren schlechthin, ist identisch mit dem Feld, auf
dem die Instrumente des Spektakels voll zur Geltung gebracht werden und als Ort und zentrale
Figur aller einzelnen Konsumationen der eigentliche Zweck, den diese insgesamt reprisentieren.
Die Zeitersparnis, die in der modernen Gesellschaft standig angestrebt wird — sei es durch
schnellere Verkehrsmittel, oder sei es durch den Gebrauch von Fertigsuppen — wirkt sich fiir die
Bevdlkerung der Vereinigten Staaten insofern positiv aus, als sie im Durchschnitt drei bis sechs

48



Stunden pro Tag mit Fernsehen beschéftigt ist. Das gesellschaftliche Bild des Zeitverbrauchs wird
seinerseits ausschliesslich von den Erlebnissen der Freizeit und des Urlaubs dominiert, Momente,
die wie jede spektakuldre Ware aus der Ferne dargestellt werden und der Reklame gemiss
begehrenswert sind. Diese Ware wird hier explizit als das Ereignis des realen Lebens ausgegeben,
dessen zyklische Wiederkehr es abzuwarten gilt. Aber in solchen, dem wahren Leben zugewiesenen
Momenten selbst ist es immer noch der Spektakel, den es zu sehen und zu reproduzieren gilt, indem
dieser einen hoheren Grad an Intensitét erreicht. Was als das wahre Leben dargestellt wurde,
offenbart sich in Wirklichkeit als das spektakuldrere Leben.

154

Diese Epoche, die sich ihre eigene Zeit im Wesentlichen als die iiberstiirzte Wiederkehr vielerlei
Festlichkeiten vorfiihrt, ist gleichsam eine Epoche ohne Feiern. Was in der zyklischen Zeit der
Anlass fiir die Teilnahme einer Gemeinschaft an der luxuriosen Verausgabung des Lebens war, ist
ohne Gemeinschaft und ohne Luxus fiir die Gesellschaft unmdglich. Wenn ihre allgemein
verbreiteten Pseudofeste, Parodien des Dialogs und des Schenkens, zu einem Ubermass an
wirtschaftlichen Ausgaben verleiten, bringen sie nichts als Enttduschung mit sich, die jeweils durch
das Versprechen einer ndchsten Enttduschung vergiitet wird. Die Zeit des modernen Alltags muss
sich im Spektakel umso mehr briisten, je geringer ihr Gebrauchswert geworden ist.

Die Wirklichkeit der Zeit wurde durch die Reklame der Zeit ersetzt.

155

Wihrend die zyklische Zeit der alten Gesellschaften im Einklang mit der realen Arbeit dieser
Gesellschaften verging, vergeht die pseudozyklische Zeit der entwickelten Wirtschaft im
Widerspruch zur abstrakten, unumkehrbaren Zeit ihrer Produktion. Wihrend die zyklische Zeit die
real erlebte Zeit der unbewegten Einbildung war, ist die spektakuldre Zeit die Zeit der sich
wandelnden Realitit, welche als Einbildung erlebt wird.

156

Das, was im Prozess der Produktion von Dingen immer neu ist, kommt im Verbrauch, der die
erweiterte Wiederkunft des immer Gleichen ist nicht vor. Weil die tote Arbeit weiterhin die
lebendige Arbeit dominiert, beherrscht die Vergangenheit in der Zeit des Spektakels die Gegenwart.

157

Dass das Leben des Einzelnen keine Geschichte hat, ist ein weiterer Mangel des allgemeinen
historischen Lebens. Die Pseudoereignisse, die sich in der spektakuldren Inszenierung dréngen,
wurden von denjenigen, die von ihnen erfahren, nicht erlebt und dariiber hinaus verlieren sie sich in
der Inflation ihrer hektischen Abfolge, die mit jedem Impuls der spektakuldren Maschinerie erfolgt.
Andererseits steht das, was tatsdchlich erlebt wurde in keinem Zusammenhang mit der offiziellen
irreversiblen Zeit der Gesellschaft und in direktem Gegensatz zum pseudozyklischen Rhythmus des
sich verbrauchenden Nebenprodukts dieser Zeit.

Dieses individuelle Erleben in einem getrennten Alltag bleibt sprachlos, konzeptlos und ohne
kritischen Zugang zu seiner eigenen Vergangenheit, iiber die nirgendwo Buch gefiihrt wird. Es wird
nicht kommuniziert. Es wird missverstanden und vergessen zugunsten des falschen Gedichtnisses
des spektakuldren Nicht-Erinnerns.

49



158

Der Spektakel als die gegenwirtige gesellschaftliche Organisation der Lihmung von Geschichte
und Gedichtnis, als die Organisation der Vernachlissigung der Geschichte, die sich auf der
Grundlage der historischen Zeit aufbaut; der Spektakel ist das falsche Verstéindnis von Zeit.

159

Die gewaltsame Beschlagnahmung ihrer Zeit war die Vorbedingung, um die Arbeiter in den Stand
der Produzenten und "freien" Verbraucher der Waren-Zeit zu bringen. Die Riickkehr der Zeit des
Spektakels wurde erst durch die vorgéngige Enteignung der Produzenten mdoglich.

160

Der fest verbundene biologische Anteil, der in der Arbeit verbleibt, sowohl in der Abhingigkeit der
Arbeit vom natiirlichen Zyklus des Wachens und Schlafens als auch in der offenkundig individuell
verbundenen Zeit des Verschleisses eines Lebens, ist im Hinblick auf die moderne Produktion
einfach nebenséchlich. Als solche werden diese Anteile in den offiziellen Ankiindigungen der
Weiterentwicklung der Produktion und der Verbrauchstrophden vernachléssigt. Angepflockt im
verfilschten Zentrum der Weiterentwicklung seiner Welt, kennt das zuschauende Bewusstsein in
seinem eigenen Leben keinen Ubergang mehr zur eigenen Selbstverwirklichung und zum eigenen
Tod. Wer stets darauf verzichtet hat, sein Leben zu verausgaben, muss sich nicht einmal mehr
seinen eigenen Tod eingestehen.

Die Werbung der Lebensversicherungen deutet nur an, dass es siindhaft ist zu sterben, ohne fiir die
Regulierung des Systems nach dem Tod, diesem wirtschaftlichen Verlust versichert zu sein. Die
Werbung des American Way of Death beharrt auf ihrer Fihigkeit, in diesem Zusammenhang dem
wichtigsten Teil der Belange des Lebens gerecht zu werden. An der {ibrigen Front des
Werbebombardements ist es geradezu verboten, élter zu werden, geht es doch darum, in jedem
Menschen ein "Jugendkapital" zu bewahren, das, weil es nur mittelméssig eingesetzt wurde, nicht
die dauerhafte und kumulative Eigenschaft des Finanzkapitals erreichen kann. Diese
gesellschaftliche Abwesenheit des Todes ist identisch mit der gesellschaftlichen Abwesenheit des
Lebens.

161

Wie Hegel zeigte, ist die Zeit die notwendige Entfremdung, das Gefidss, in dem drin das Subjekt
sich selbst dadurch verwirklicht, dass es sich erst selbst verlieren muss - ein anderes werden muss,
um die Wahrheit seiner selbst zu werden. Aber ihr Gegenteil ist eben die herrschende Entfremdung,
die jeder Mensch in der Produktion unter einer fremden Prédsenz erleidet.

Die Gesellschaft teilt in solcher raumlichen Entfremdung das Subjekt und die Tétigkeit, die sie thm
entzieht, zunichst an der Wurzel, d.h. sie trennt das Subjekt von seiner eigenen Zeit. Die soziale
Entfremdung, die tiberwunden werden kann ist gerade diejenige, die dem Lebenden das Potenzial
und die Gefahren der Entfremdung in der Zeit verboten und weggesperrt hat.

162

Unter den scheinbaren Modetrends, die sich auf der belanglosen Oberflidche der bestaunten
pseudozyklischen Zeit autheben und neu zusammensetzen, liegt der grosse Stil der Epoche immer
noch in dem, was von der offensichtlichen, aber zugleich geheimen Notwendigkeit der Revolution
gelenkt wird.

50



163

Die natiirliche Grundlage der Zeit, die sinnliche Gegebenheit des Vergehens der Zeit wird
menschlich und sozial, indem sie fiir den Menschen existiert. Es ist der eng begrenzte Zustand der
menschlichen Praxis - die Arbeit in verschiedenen Stadien - der die Zeit als zyklische Zeit und
irreversible getrennte Zeit der wirtschaftlichen Produktion bislang sowohl human gemacht, wie
auch entmenschlicht hat. Das revolutiondre Konzept einer klassenlosen Gesellschatft, eines
verallgemeinerten historischen Lebens, ist das Konzept eines Absterbens der gesellschaftlichen
Zeitmessung zugunsten eines spielerischen Vorbilds der irreversiblen Zeit von Individuen und
Gruppen, eines Vorbilds, in dem gleichzeitig foderierte unabhéngige Zeiten existieren. Es ist das
Programm einer vollstdndigen Verwirklichung des Kommunismus in der Mitte der Zeit, der "all
das, was unabhingig von den Individuen existiert", ausblendet.

164

Die Welt traumt bereits den Traum von einer Zeit, von der sie aber erst das Urbewusstsein besitzen
muss, um wirklich in ihr zu leben.

VII.  Die Raumplanung

"Und wer der Herr einer Gesellschaft wird, die gewohnt ist, in Freiheit zu leben und sie nicht
zerstort, der erwarte, dass er von ihr zerstort werde, weil sie bei ihren Aufstinden immer den
Namen der Freiheit und ihre alten Brauche als Zuflucht hat, die weder durch die Liange der Zeit
noch durch irgendeinen Nutzen jemals vergessen werden. Und was immer er dort tut oder fiir die
Bewohner sorgt, ausser sie zu vertreiben oder zu zerstreuen, sie werden diesen Namen und diese
Bréuche nicht vergessen...."

Machiavelli (Der Fiirst)

51



165

Die kapitalistische Produktion hat einen Raum vereinheitlicht, der nicht mehr von aussen durch
einzelne Gesellschaften begrenzt wird. Diese Vereinheitlichung ist gleichzeitig ein extensiver und
ein intensiver Prozess der allgemeinen Banalisierung. Die Akkumulation industriell hergestellter
Massenwaren fiir den abstrakten Raum des Marktes musste jetzt die Autonomie und die Qualitit der
Produktionsstandorte auflosen, ebenso wie sie alle regionalen und gesetzlichen Schranken und alle
mittelalterlichen korporativen Beschrankungen, die die Qualitdt der handwerklichen Produktion
aufrechterhielten zerschlagen musste.

Diese homogenisierende Kraft ist jene schwere Artillerie, die alle chinesischen Mauern zum
Einsturz bringt.

166

Um immer mehr mit sich selbst identisch zu werden, um der starren Monotonie so nahe wie
moglich zu kommen, wird der freie Raum der Ware jetzt stindig gedndert und anders aufgebaut.

167

Indem jene Gesellschaft die geografische Distanz authebt, nimmt sie die Distanz als eine
spektakuldre Trennung in sich auf.

168

Als Nebenprodukt der Warenzirkulation lduft die als Konsum betrachtete menschliche Bewegung,
der Tourismus, im Grunde auf die Freizeitbeschéftigung hinaus, sich all das anzusehen, was
alltdglich geworden ist. Der 6konomische Rahmen des Besuchs unterschiedlicher Orte ist an sich
bereits die Garantie fiir deren Bedeutungslosigkeit. Die gleiche Modernisierung, die der Reise die
Zeit genommen hat, hat ihr auch die Wirklichkeit des Raumes genommen.

169

Die Gesellschaft, die ihre gesamte Umgebung gestaltet, hat eine spezielle Herangehensweise
entwickelt, um die eigentliche Grundlage fiir diese Aufgaben zu bearbeiten: ihr Territorium selbst.
Die Stadtplanung ist diese Inbesitznahme der natiirlichen und menschlichen Umgebung durch den
Kapitalismus, der sich logischerweise zur absoluten Herrschaft entwickelt und nun den gesamten
Raum als seine eigene Kulisse neu gestalten darf und neu gestalten soll.

170

Die kapitalistische Notwendigkeit, die mittels der Raumplanung als sichtbare Vereisung des Lebens
befriedigt wird, lasst sich - mit hegelschen Begriffen ausgedriickt - als die absolute
Vormachtstellung des "friedlich geordneten Nebeneinanders des Raumes" {iber das "unruhige
Werden im Laufe der Zeit" bezeichnen.

171
Wenn alle technischen Kréfte der kapitalistischen Wirtschaft als trennende Faktoren zu verstehen
sind, dann haben wir es im Fall der Raumplanung mit der Ausriistung ihrer allgemeinen Basis zu

tun, mit der Behandlung des Bodens, der sich fiir ihre Entfaltung eignet: mit der Technik der
Trennung selbst.

52



172

Raumplanung ist die moderne Umsetzung der unaufhorlichen Aufgabe, die Macht der biirgerlichen
Klasse zu bewahren: die Aufrechterhaltung der Vereinzelung der Arbeiter, welche durch die
stadtischen Produktionsbedingungen gefdhrlich nahe zusammengefiihrt werden. Der stindige
Kampf, der gegen diese Begegnungsmoglichkeiten in sémtlichen Aspekten gefiihrt werden musste,
findet in der Raumplanung sein privilegiertes Feld. Das Bemiihen aller etablierten Méchte seit den
Erfahrungen in der Franzdsischen Revolution, die Mittel zur Sicherung der Ordnung auf der Strasse
zu erhohen, gipfelte schliesslich in der Abschaffung der Strasse.

"Mit den Mitteln der Massenkommunikation liber grosse Entfernungen erwies sich die Isolation der
Bevolkerung als ein viel effektiveres Mittel der Kontrolle", stellt Lewis Mumford in ,,Die Stadkt.
Geschichte und Ausblick® fest und beschreibt eine "Welt auf der Einbahnstrasse." Aber die
allgemeine Tendenz zur Isolation, die die Wirklichkeit der Stadtplanung ausmacht, muss
entsprechend den planbaren Bediirfnissen der Produktion und des Konsums auch eine kontrollierte
Eingliederung der Arbeiter beinhalten.

Die Integration in das System muss die isolierten Individuen als gemeinsam isolierte Individuen
erfassen: Fabriken wie Kulturzentren, Feriendorfer wie "grosse Wohnsiedlungen" sind speziell fiir
die Zwecke dieser Pseudokollektivitit organisiert, die auch das isolierte Individuum in der Familie
begleitet: die allgemeine Einbindung der Empfénger der spektakuldren Botschaft bewirkt, dass ihre
Isolation von den dominanten Bildern besetzt ist, Bilder, die erst durch diese Isolation ihre volle
Macht entfalten.

173

Zum ersten Mal ist eine neue Architektur, die in jeder fritheren Epoche der Zufriedenheit der
herrschenden Klassen vorbehalten war, direkt fiir die Armen bestimmt. Das formale Elend und die
gigantische Ausdehnung dieser neuen Wohnerfahrung resultieren gemeinsam aus ihrem
Massencharakter, der sowohl durch ihre Bestimmung als auch durch die modernen
Herstellungsmethoden bedingt ist. Die autoritdre Entscheidung, die das Territorium abstrakt als
Territorium der Abstraktion gestaltet, steht natiirlich im Mittelpunkt dieser modernen Bauweise.
Die gleiche Architektur erscheint tiberall dort als geeignetes Terrain fiir die neue Art der sozialen
Existenz, die es dort zu etablieren gilt, wo die Industrialisierung der in dieser Hinsicht
riickstdndigen Lander beginnt.

Ahnlich wie in den Fragen der thermonuklearen Riistung oder der Geburtenrate - welche bereits die
Moglichkeit einer Manipulation der Vererbung beinhaltet — so wird in der Raumplanung die
Schwelle deutlich sichtbar, die im Wachstum der materiellen Macht der Gesellschaft tiberschritten
wird und die Lihmung der bewussten Beherrschung dieser Macht.

174

Die heutige Gegenwart ist bereits die Zeit der Selbstzerstorung des stddtischen Raums. Die
Ausbreitung der Stiddte auf das Umland, das von "formlosen Massen von stiddtischen Resten"
(Lewis Mumford) bedeckt ist, wird unmittelbar von den Sachzwingen des Konsums gesteuert.
Das Leitgestirn der industriellen Produktion der ersten Phase des kommerziellen Uberflusses, das
Automobil hat sich diktatorisch mit der Vormachtstellung der Autobahn, die die alten Zentren
auflost und eine immer weiter gehende Zersiedelung antreibt in die Landschaft hinein geschrieben.
Gleichzeitig polarisieren sich die Momente der unvollendeten Neuordnung des Stadtgefiiges
voriibergehend um die "Vertriebsfabriken" herum, die in Form von riesigen Supermérkten auf
nacktem Boden auf einem Parkplatzsockel errichtet werden. Diese Tempel des hastigen Konsums
sind jetzt selbst auf der Flucht in der Zentrifugalbewegung, die sie genauso hinausstosst, wie sie
ithrerseits zu iiberlasteten Nebenzentren werden, weil sie eine teilweise Neuzusammensetzung des
Ballungsraums bewirkt haben. Die infrastrukturelle Organisation des Konsums steht jedoch nur im
Vordergrund jener allgemeinen Auflosung, die dazu gefiihrt hat, dass die Stadt sich selbst auffrisst.

53



175

Die Wirtschaftsgeschichte, die sich ganz um den Gegensatz zwischen Stadt und Land herum
abwickelt, hat ein Erfolgsstadium erreicht, das beide Begriffe gleichzeitig authebt.

Die gegenwirtige Lihmung der gesamten historischen Entwicklung zugunsten der alleinigen
Fortsetzung des unabhidngigen Wachstums der Wirtschaft macht den Moment, wenn Stadt und Land
zu verschwinden beginnen nicht zur Uberwindung dieser Spaltung, sondern zum Moment des
gleichzeitigen Zusammenbruchs. Die gegenseitige Abnutzung von Stadt und Land als Produkt des
Versagens der historischen Bewegung, durch die der bestehende stédtische Zustand tiberwunden
hitte werden sollen, zeigt sich in dieser komischen Mischung aus ihren zerfallenen Elementen, die
die am weitesten in der Industrialisierung fortgeschrittenen Gegenden beinhaltet.

176

Die Universalgeschichte entstand in den Stddten und wurde im Zuge des entscheidenden Sieges der
Stadt tiber das Land die bestimmende Kraft. Marx betrachtet es als einen der grossten
revolutiondren Vorteile der Bourgeoisie, dass "sie das Land den Stddten unterworfen hat", die
landliche Luft der stidtischen gleich machte.

Aber wenn die Geschichte der Stadt als die Geschichte der Freiheit gilt, so war sie auch die
Geschichte der Tyrannei der staatlichen Verwaltung, die das Land, aber auch die Stadt kontrolliert.
Die Stadt konnte immer nur der Kriegsschauplatz der historischen Freiheitskdmpfe sein, nicht aber
die Besitzerin der historischen Freiheit. Die Stadt ist die Biithne der Geschichte, weil sie beides ist,
das Bewusstsein der Vergangenheit und der Mittelpunkt der gesellschaftlichen Macht, die das
historische Geschehen bestimmt.

Der gegenwirtige Trend zur Aufldsung der Stadt driickt daher nur auf andere Weise die Bremsung
der Unterordnung der Wirtschaft unter das Geschichtsbewusstsein aus, einer Vereinheitlichung der
Gesellschaft, welche die ihr entglittenen Méchte wieder an sich reisst.

177

"Das Land zeigt gerade die gegenteilige Tatsache, die Isolierung und Trennung" (Marx: deutsche
Ideologie). Die Raumplanung, die die Stddte zerstort, stellt ein Pseudo-Land wieder her, in dem
sowohl die alten, natiirlichen Beziehungen des Landes als auch die direkten und direkt hinterfragten
sozialen Beziehungen der historischen Stadt verloren gehen.

Es ist eine neue Scheinbduerlichkeit, die durch die spektakuldren Siedlungs- und
Kontrollbedingungen im heutigen "erschlossenen Gebiet" neu geschaffen wird: Die rdumliche
Zersplitterung und die beschriankte Mentalitét, die die Bauernschaft immer daran gehindert haben,
unabhéngig zu handeln und sich als schopferische historische Macht zu behaupten, werden wieder
zum Kennzeichen der Produzenten - die Bewegung einer Welt, die sie selbst herstellen, bleibt so
vollig ausserhalb ihrer Reichweite, wie es flir die alte Agrargesellschaft einst der natiirliche
Rhythmus der Arbeit war.

Aber wenn diese Bauernschaft, die die unerschiitterliche Grundlage des "orientalischen
Despotismus" war und deren Zersplitterung selbst die biirokratische Zentralisierung erforderte, als
Produkt der Bedingungen fiir die Zunahme der modernen staatlichen Biirokratisierung wieder
auftaucht, muss ihre Apathie nun historisch hergestellt und aufrechterhalten worden sein; die
natiirliche Unwissenheit ist dem organisierten Spektakel des Irrtums gewichen. Die "neuen Stadte"
der technologischen Pseudo-Bauernschaft bringen den Bruch mit der historischen Zeit, auf der sie
errichtet wurden, deutlich zum Ausdruck; ihr Motto konnte lauten: "Hier wird nie etwas geschehen
und hier ist nie etwas geschehen." Weil diese Geschichte vom Land, die in die Stidte gebracht
werden soll, dort nicht angekommen ist, beginnen die Krifte der Geschichtslosigkeit von der Stadt
aus, ihre eigene exklusive Landschaft zu gestalten.

54



178

Die Geschichte, die diese Welt im Dammerzustand bedroht, ist auch die Kraft, die den Raum der
gelebten Zeit unterwerfen kann. Die proletarische Revolution ist diese Kritik an der menschlichen
Geographie, anhand der der Einzelne und die Gemeinschaft die Orte und Ereignisse konstruieren
miissen, welche nicht nur der Aneignung ihrer Arbeit, sondern ihrer gesamten Geschichte
entsprechen. In diesem sich bewegenden Raum des Spiels und der frei gewéhlten Spielregeln kann
die Selbstbestimmtheit des Ortes wiedergefunden werden, ohne eine ausschliessliche Bindung an
den Boden wieder einzufiihren und damit die Realitét des individuellen Unterwegsseins und des
Lebens zuriickbringen, welches verstanden ist als eine Reise, die in sich selbst ithren ganzen Sinn
hat.

179

Die grosste revolutionidre Idee im Zusammenhang mit der Raumplanung ist nicht stddtebaulicher,
technologischer oder dsthetischer Art. Es ist die Entscheidung, das gesamte Territorium gemaéss den
Bediirfnissen der Macht der Arbeiterrite, der antistaatlichen Diktatur des Proletariats und des
exekutiven Dialogs umzubauen. Und die Macht der Réte, die nur durch die Umgestaltung der
Gesamtheit der bestehenden Verhéltnisse wirksam werden kann, wird sich keine geringere Aufgabe
stellen konnen, wenn sie anerkannt werden will und sich selbst in threr Welt wieder erkennen will.

VIII.  Negation und Konsum in der Kultur

... Wir werden eine politische Revolution erleben? wir, die Zeitgenossen dieser Deutschen? Mein
Freund, Sie glauben was Sie wiinschen...Wenn ich Deutschland nach seiner bisherigen und nach
seiner gegenwartigen Geschichte beurtheile; so werden Sie mir nicht einwerfen seine ganze
Geschichte sei verfélscht und seine ganze jetzige Oeffentlichkeit stelle nicht den eigentlichen
Zustand des Volkes dar. Lesen Sie die Zeitungen, welche Sie wollen, iiberzeugen Sie sich, dass man
nicht authort - und Sie werden zugeben, dass die Censur niemanden hindert aufzuhdren, - die
Freiheit und das Nationalgliick zu loben, welches wir besitzen...*

Arnold Ruge (Brief an Marx, Mérz 1843)

55



180

Die Kultur ist die allgemeine Sphére des Wissens und der Darstellungen des Erlebten in der
historischen Gesellschaft, die in Klassen unterteilt ist, d. h. sie ist die Verallgemeinerungsfahigkeit,
die gesondert existiert als Teilung der geistigen Arbeit und als geistige Arbeit der Teilung. Die
Kultur hat sich von der Einheit der Gesellschaft des Mythos gelost, "wenn die Macht der
Vereinigung aus dem Leben des Menschen verschwindet und die Gegensitze ihre lebendige
Beziehung und Wechselwirkung verlieren und Autonomie erlangen...." (Unterschied zwischen den
Systemen von Fichte und Schelling).

Mit der Erlangung ihrer Unabhéngigkeit beginnt die Gesellschaft eine imperialistische Bewegung
der Bereicherung, die aber gleichzeitig der Niedergang ihrer Unabhéngigkeit ist. Die Geschichte,
die die relative Autonomie der Kultur und die ideologischen Illusionen iiber diese Autonomie
schafft, driickt sich auch als Geschichte der Kultur aus. Und die gesamte erobernde Geschichte der
Kultur kann als die Geschichte der Enthiillung ihrer Unzuldnglichkeit verstanden werden, als ein
Marsch in Richtung ihrer Selbstunterdriickung. Die Kultur ist der Ort der Suche nach der verlorenen
Einheit. Auf dieser Suche nach Einheit ist die Kultur als abgetrennte Sphire dazu verpflichtet, sich
selbst zu verleugnen.

181

Der Kampf zwischen Tradition und Innovation, der das innere Entwicklungsprinzip der Kultur jeder
historischen Gesellschaft ist, kann nur durch den stindigen Sieg der Innovation fortgesetzt werden.
Die Innovation in der Kultur wird jedoch ausschliesslich von der gesamten historischen Bewegung
getragen, die, indem sie sich ihrer Totalitit bewusst wird, zur Uberwindung ihrer eigenen
kulturellen Grundlagen tendiert und auf die Abschaffung jeglicher Trennung zusteuert.

182

Der Zuwachs des Wissens der Gesellschaft, der das Verstdndnis der Geschichte als den Kern der
Kultur enthilt, zieht aus sich selbst eine Erkenntnis ohne Wiederkehr, die durch den
Vernichtungsakt an Gott ausgedriickt wird. Aber diese "erste Bedingung aller Kritik" ist ebenso gut
der erste Zwang zu einer unendlichen Kritik. Wo sich keine Verhaltensregel mehr halten kann,
treibt jedes Ergebnis der Kultur sie weiter in Richtung ihrer Auflosung. Wie die Philosophie in dem
Moment zusammenbricht, in dem sie ihre volle Autonomie erlangt hat, muss jede autonom
gewordene Disziplin zusammenbrechen; zunichst im Anspruch auf eine schliissige Erlduterung der
gesellschaftlichen Totalitdt und schliesslich sogar als eine innerhalb ihrer eigenen Grenzen
verwendbare kleinteilige Gerétschaft. Der Mangel an Rationalitit der abgespalteten Kultur ist das
Element, das sie zum Untergang verurteilt, denn in der abgespalteten Kultur ist der Sieg des
Vernunftgeméssen als Forderung bereits vorgegeben.

183

Die Kultur entspringt der Geschichte, die die Lebensart der fritheren Welt aufgeldst hat. Aber als
separate Sphére ist sie noch immer nur die Intelligenz und die sinnliche Kommunikation, die beide
in einer teilweise historischen Gesellschaft liickenhaft bleiben. Damit ist die Kultur der Sinn einer
zu wenig sinnerfiillten Welt.

184

Das Ende der Kulturgeschichte zeigt sich in zwei einander entgegengesetzten Seiten: das Projekt
ihrer Uberwindung in einer totalen Geschichte und die Organisation ihrer Bewahrung als totes
Objekt in der spektakuldren Betrachtung. Die eine dieser Richtungen hat ihr Schicksal an die
Sozialkritik gekniipft, die andere an die Verteidigung der Herrschaft ihrer Klasse.

56



185

Jede der beiden Seiten des Endes der Kultur existiert auf einheitliche Weise, sowohl in allen
Aspekten des Wissens als auch in allen Aspekten der sinnlichen Darstellungen, d.h. in dem, was im
allgemeinsten Sinne Kunst war. Im ersten Fall steht die Anhdufung von bruchstiickhaftem Wissen,
das unbrauchbar wird, weil die Zustimmung zu den bestehenden Bedingungen letztlich auf das
eigene Wissen verzichten muss gegeniiber der Theorie der Praxis, die allein die Wahrheit aller
besitzt, indem sie allein das Know How ihres Gebrauchs innehat. Im zweiten Fall stehen sich die
kritische Selbstzerstorung der alten gemeinsamen Sprache der Gesellschaft und ihre kiinstliche
Neuzusammensetzung im kommerziellen Spektakel, der illusiondren Darstellung des Nicht-
Erlebten, gegeniiber.

186

Indem das Gemeinschaftliche der Gesellschaft der Uberlieferung verloren geht, muss die
Gesellschaft alle Beziige einer wirklich gemeinsamen Sprache verlieren, bis die Spaltung der
inaktiven Gemeinschaft iiberwunden werden kann, indem man zur wahren historischen
Gemeinschaft gelangt.

Die Kunst, die diese gemeinsame Sprache der gesellschaftlichen Nichttitigkeit gewesen war,
erkennt in der Richtung, die die Geschichte der gesamten abgespalteten Kultur vorgab den
Sonderfall, sobald sie sich als unabhéngige Kunst im modernen Sinne eingefiihrt hat und aus ihrem
anfangs religiosen Universum hervorgegangen ist und eine individuelle Produktion losgeloster
Werke wird. Thre unabhédngige Durchsetzung war der Beginn ihrer Aufldsung.

187

Die Tatsache, dass die gemeinsame Sprache verloren ging, driickt das positiv aus, was die
Entwicklung des modernen Zerfalls aller Kunst ist, ihre formale Vernichtung. Was diese Bewegung
negativ ausdriickt, ist die Tatsache, dass eine gemeinsame Sprache gefunden werden muss - nicht
mehr in der einseitigen Schlussfolgerung, die fiir die Kunst der historischen Gesellschaft immer zu
spat kommt, indem sie mit anderen iiber das Erlebte ohne wirklichen Dialog spricht und diesen
Mangel des Lebens eingesteht -, sondern dass sie eben in der Praxis, die die direkte Aktivitdt und
ithre Sprache in sich vereint, gefunden werden muss. Es geht darum, die Gemeinschaft des Dialogs
und das Spiel mit der Zeit, die beide durch das poetisch-kiinstlerische Werk veranschaulicht
wurden, tatsdchlich zu besitzen.

188

Wenn die unabhingig gewordene Kunst ihre Welt mit leuchtenden Farben darstellt, ist ein Moment
des Lebens gealtert und er lésst sich nicht mit leuchtenden Farben verjiingen. Er ldsst sich nur in der

Erinnerung heraufbeschworen. Die Grosse der Kunst beginnt erst zu erscheinen, wenn das Leben
abfillt.

189

Im Barock kam die historische Zeit, die die Kunst durchdringt, zuerst in der Sphére der Kunst selbst
zum Ausdruck. Der Barock ist die Kunst einer Welt, die ithr Zentrum verloren hat: die letzte vom
Mittelalter anerkannte mythologische Ordnung im Kosmos und in der irdischen Regierung - die
Einheit des Christentums und das Phantom eines Kaiserreichs - ist gefallen. Die Kunst des Wandels
muss das vergédngliche Prinzip, das sie in der Welt entdeckt, in sich tragen. Er wéhlte, so Eugenio d'
Ors, "la vie contre I'éternité" (das Leben gegen die Ewigkeit).

Das Theater und das Fest, das theatralische Fest ist der dominierende Augenblick der barocken
Verwirklichung, in der jeder besondere kiinstlerische Ausdruck seinen Sinn nur durch seinen Bezug

57



auf die Kulisse eines gebauten Ortes erhélt, auf ein Objekt, das fiir sich selbst das Zentrum der
Vereinheitlichung sein muss. Dieses Zentrum ist der Ubergang, der als bedrohtes Gleichgewicht in
die dynamische Unordnung von allem eingeschrieben ist. Die manchmal {ibertriebene Bedeutung,
die der Begriff Barock in der zeitgendssischen dsthetischen Diskussion erlangt hat, spiegelt die
Erkenntnis wider, dass es keinen kiinstlerischen Klassizismus geben kann: die Bemithungen um
einen normativen Klassizismus oder Neoklassizismus in den letzten drei Jahrhunderten waren nur
kurze Scheinkonstrukte, die die dussere Sprache des jeweiligen Regimes, der absoluten Monarchie
oder der revolutionidren Bourgeoisie verkleidet in altrémischen Gewadndern waren.

Von der Romantik bis zum Kubismus war es schliesslich eine immer stirker individualisierte Kunst
der Verneinung, die sich stidndig erneuerte, bis hin zur vollendeten Zerkriimelung und Verneinung
jener kiinstlerischen Sphére, die dem allgemeinen Werdegang des Barock folgte.

Das Verschwinden der historischen Kunst, die mit der inneren Verstdndigung einer Oberschicht
verbunden war, die ihre halb-unabhéngige gesellschaftliche Verbindung in den teilweise
spielerischen Bedingungen hielt, die von den letzten Aristokratien noch gelebt wurden, spiegelt
auch jene Tatsache wider, dass der Kapitalismus die erste Klassenmacht hervor brachte, die sich
selbst aller seinsbewussten Qualitdten beraubt und deren Wurzel der Macht in der blossen
Verwaltung der Wirtschaft zugleich das Verschwinden jeglicher menschlicher Kontrolle ist.

Die Gesamtheit des Barocks stellt fiir das kiinstlerische Schaffen selbst eine ldngst verlorene
Geschlossenheit dar und findet sich in gewisser Weise im heutigen Konsum der ganzen
kiinstlerischen Vergangenheit wieder. Die historische Kenntnis und Wertschidtzung der gesamten
Kunst der Vergangenheit, die riickblickend als Weltkunst eingerichtet wird, relativiert sie zu einer
globalen Unordnung, die wiederum ein barockes Gebédude auf einer hoheren Ebene darstellt, ein
Gebdude, in dem die eigentliche Produktion einer barocken Kunst und alles, was davon wieder
auflebt, zusammenfliessen muss. Die Kiinste aller Zivilisationen, aller Epochen kénnen zum ersten
Mal alle gemeinsam kennengelernt und akzeptiert werden. Es ist eine "Wiederholung der
Erinnerungen" der Kunstgeschichte, die, indem sie mdglich wird, gleichzeitig auch das Ende der
Kunstwelt ist.

In dieser Epoche der Museen, in der keine kiinstlerische Kommunikation mehr existieren kann,
konnen alle alten Momente der Kunst gleichermassen zugelassen werden, weil im gegenwirtigen
Verlust der allgemeinen Kommunikationsbedingungen keiner von ithnen mehr unter dem
Verschwinden seiner besonderen Kommunikationsbedingungen leidet.

190

Als negative Bewegung, die die Uberwindung der Kunst in einer historischen Gesellschaft verfolgt,
in der die Geschichte noch nicht gelebt wird, ist die Kunst in ihrer Aufldsungszeit sowohl eine
Kunst des Wandels als auch der reine Ausdruck der Unmdglichkeit des Wandels. Je grandioser ihr
Anspruch ist, desto mehr liegt ihre wahre Verwirklichung jenseits von ihr. Diese Kunst muss
Avantgarde sein und sie ist es nicht. Thre Avantgarde wire ihr Verschwinden.

191

Der Dadaismus und der Surrealismus sind die beiden Stromungen, die das Ende der modernen
Kunst markierten. Sie waren, wenn auch nur auf méssig bewusste Weise Zeitzeugen des letzten
grossen Angriffs der proletarischen Revolutionsbewegung und das Scheitern dieser Bewegung, das
sie in dem Kunstfeld eingeschlossen liess, das sie als hinfallig erklért hatten, ist der Hauptgrund fiir
ithre Erstarrung. Der Dadaismus und der Surrealismus sind historisch miteinander verbunden und
stehen gleichzeitig in Opposition zueinander.

In diesem Gegensatz, der fiir jeden von ihnen den konsequentesten und radikalsten Teil seines
Beitrags darstellt, zeigt sich die innere Unzuldnglichkeit ihrer Kritik, die vom einen wie vom
anderen nur auf einer Seite entwickelt wurde. Der Dadaismus wollte die Kunst abschaffen, ohne
Kunst zu schaffen. Der Surrealismus wollte die Kunst neu erschaffen, ohne sie abzuschaffen. Die
seither von den Situationisten entwickelte kritische Position hat gezeigt, dass die Abschaffung der

58



Kunst und die Herstellung der Kunst untrennbare Aspekte eben dieser Authebung der Kunst sind.
192

Der spektakulidre Konsum, der die alte, eingefrorene Kultur konserviert, einschliesslich der
iibernommenen Wiederholung ihrer negativen Erscheinungsformen, wird in seinem kulturellen
Bereich offen gegeniiber dem, was er unausgesprochen in seiner Gesamtheit ist: die
Kommunikation des Nichtkommunizierbaren. Die extreme Zerstdrung der Sprache kann hier plump
als offizieller positiver Wert anerkannt werden, denn es geht darum, eine Vers6hnung mit dem
herrschenden Zustand der Dinge zu zeigen, wo jegliche Kommunikation frohlich als abwesend
erklart wird. Die kritische Wahrheit dieser Zerstorung als reales Leben der modernen Dichtung und
Kunst ist natiirlich verborgen, denn der Spektakel, der die Funktion hat, die Geschichte in der
Kultur vergessen zu machen, verwendet in der Pseudo-Neuheit seiner modernistischen Mittel genau
die Strategie, die ihn selbst im Grunde zusammenhélt. So kann sich eine Schule der Neoliteratur als
neu bezeichnen, die einfach zugibt, dass sie das Geschriebene um seiner selbst willen betrachtet.

Dariiber hinaus versucht die modernste Stromung der spektakuldren Kultur, die am stérksten mit der
repressiven Praxis der allgemeinen gesellschaftlichen Organisation verbunden ist, neben der blossen
Proklamation von Schonheit, die der Auflosung des Kommunizierbaren gentigt, durch
Wortschdpfungen wie "Gesamtkunstwerke" ein komplexes neokiinstlerisches Milieu aus den
zerlegten Elementen wieder zusammenzusetzen; dies gilt insbesondere fiir die Suche nach der
Integration von Kunstschrott oder dsthetisch-technischen Hybriden in der Raumplanung. Dies ist
auf der Ebene der spektakuliren Pseudokultur die Ubersetzung jenes allgemeinen Projekts des
fortgeschrittenen Kapitalismus, das darauf abzielt, den einzelnen Arbeiter als "gut in die Gruppe
integrierte Personlichkeit" wieder einzufangen, eine Tendenz, die von den neueren amerikanischen
Soziologen (David Riesman, William F. Whyte usw.) beschrieben wurde. Es handelt sich {iberall
um das gleiche Projekt einer Umstrukturierung ohne Gemeinschaft.

193

Die Kultur, die zur Ware geworden ist, muss auch zum Verkaufsschlager der Gesellschaft des
Spektakels werden. Clark Kerr, einer der fithrenden Ideologen dieses Trends, hat errechnet, dass der
komplexe Prozess der Produktion, Verteilung und des Konsums von Wissen in den USA bereits
29% des Sozialprodukts jéhrlich in Anspruch nimmt und er prognostiziert, dass die Kultur in der
zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts die gleiche fithrende Rolle in der Entwicklung der Wirtschaft
einnechmen wird wie das Automobil in der ersten Hélfte des 20. und die Eisenbahn in der zweiten
Halfte des 19. Jahrhunderts.

194

Das gesamte Wissen, das sich gegenwirtig als Denken des Spektakels weiterentwickelt, muss eine
Gesellschaft ohne Rechtfertigungen rechtfertigen und sich als allgemeine Wissenschaft des falschen
Bewusstseins einrichten. Sie ist vollstdndig durch die Tatsache bedingt, dass sie iiber ihre eigene
materielle Verankerung im spektakuldren System weder nachdenken kann noch dartiber
nachdenken will.

195

Das Denken der gesellschaftlichen Organisation des dusseren Scheins ist selbst getduscht von der
Verallgemeinerung jener Subkultur, die sie vertritt. Sie weiss nicht, dass der Konflikt der Ursprung
aller Dinge in ihrer Welt ist.

Die Spezialisten der Macht des Spektakels, der absoluten Macht innerhalb ihres Systems der
Sprache ohne Resonanz sind durch ihre menschenverachtenden Erlebnisse und durch den Erfolg

59



threr Menschenverachtung absolut korrumpiert, denn sie finden ihre Verachtung bestétigt durch das
Wissen um den verachtenswerten Menschen, der ihr eigentliches Zielpublikum ausmacht.

196

Im spezialisierten Denken des spektakuldren Systems findet eine neue Aufgabenteilung statt, da die
Perfektionierung dieses Systems selbst neue Probleme aufwirft: Einerseits wird die spektakulére
Kritik des Spektakels von der modernen Soziologie vorgenommen, die die Trennung nur mit Hilfe
der begrifflichen und materiellen Instrumente der Trennung untersucht. Andererseits entwickelt sich
die Rechtfertigung des Spektakels zum Gedanken des Nicht-Denkens, zum berufsmissigen
Vergessen der historischen Praxis in den verschiedenen Disziplinen, in denen der Strukturalismus
verwurzelt ist. Sowohl die falsche Verzweiflung der nicht-dialektischen Kritik als auch der falsche
Optimismus der reinen Werbung fiir das System sind als unterwiirfiges Denken letztlich identisch.

197

Die Soziologie, die zuerst in den Vereinigten Staaten begonnen hat, durch die gegenwiértige
Entwicklung verursachte Existenzbedingungen zur Diskussion zu stellen, konnte zwar von vielen
empirischen Daten berichten, kennt aber keineswegs die Wahrheit ihres eigenen Gegenstandes, weil
sie in ihm selbst nicht die Kritik findet, die thm innewohnt. So stiitzt sich die aufrichtig
reformistische Tendenz dieser Soziologie nur auf Moral, gesunden Menschenverstand, vollig
unpassende Appelle an das Mass usw. Solche Kritik, dass diese Soziologie das Negative, das im
Kern ihrer Welt liegt nicht kennt, beharrt nur auf der Beschreibung einer Art negativen Ubermasses,
das sie erbarmlicherweise von aussen betrachtet zu belasten scheint, wie ein irrationales parasitéres
Wuchern. Dieser emporte gute Wille, der selbst als solcher nur die dusserlichen Folgen des Systems
zu tadeln vermag, hilt sich fiir kritisch. Dabei vergisst dieser emporte gute Wille den im
Wesentlichen rechtfertigenden Charakter seiner Annahmen und seiner Methode.

198

Diejenigen, die die Absurditét oder die Gefahren des Anheizens von Verschwendung in der
wirtschaftlichen Uberflussgesellschaft anprangern, wissen nicht, wozu die Verschwendung dient.
Im Namen der wirtschaftlichen Rationalitdt verurteilen sie ohne Dankbarkeit die unverniinftigen
guten Wichter, ohne die die Macht dieser wirtschaftlichen Rationalitdt zusammenbrechen wiirde.
Daniel J. Boorstin zum Beispiel, der in The Image: A Guide to Pseudo-Events in America den
kommerziellen Konsum des amerikanischen Spektakels beschreibt, greift nie den Begriff des
Spektakels auf, weil er glaubt, diese katastrophale Ubertreibung des Privatlebens, oder der Begriff
der "ehrlichen Ware" seien tliberfliissig. Er versteht nicht, dass die Ware selbst Gesetze gemacht hat,
deren "ehrliche" Anwendung einerseits zur getrennten Realitdt des Privatlebens, anderseits zur
spiteren Riickeroberung des Einzelnen durch den gemeinschaftlichen Konsum von Bildern fiihren
muss.

199

Boorstin beschreibt die Exzesse einer uns fremd gewordenen Welt als Exzesse, die unserer Welt
fremd sind. Doch die "normale" Basis des gesellschaftlichen Lebens, auf die er sich stillschweigend
bezieht, wenn er die oberflichliche Herrschaft der Bilder im Sinne eines psychologischen und
moralischen Urteils als das Produkt "unserer extravaganten Anspriiche" bezeichnet, hat keine
Realitit, weder in seinem Buch, noch in seiner Zeit. Weil das wirkliche menschliche Leben, von
dem Boorstin spricht, fiir ihn in der Vergangenheit liegt, einschliesslich der Vergangenheit der
religidsen Resignation, kann er die ganze Tiefe einer Bilder-Gesellschaft nicht verstehen. Die
Wahrheit dieser Gesellschaft ist nichts anderes als die Verneinung dieser Gesellschaft.

60



200

Die Soziologie, die von sich glaubt, eine gesondert funktionierende industrielle Rationalitit aus dem
gesamten sozialen Leben isolieren zu konnen, kann sogar so weit gehen, die Techniken der
Vervielfiltigung und Verbreitung aus der globalen industriellen Bewegung zu isolieren. So findet
Boorstin als Ursache fiir die von ihm geschilderten Ergebnisse das ungliickliche, fast zufillige
Zusammentreffen eines viel zu grossen technischen Apparats zur Verbreitung von Bildern und einer
viel zu grossen Anziehungskraft des Pseudo-Sensationellen auf die Menschen unserer Zeit.

So sei der Spektakel darauf zuriickzufiihren, dass der moderne Mensch zu sehr Zuschauer sei.
Boorstin versteht nicht, dass die Verbreitung vorgefertigter "Pseudo-Ereignisse", die er anprangert,
aus der einfachen Tatsache resultiert, dass die Menschen in der massiven Realitét des heutigen
gesellschaftlichen Lebens nicht ihre eigenen Ereignisse erleben. Weil die Geschichte selbst die
moderne Gesellschaft wie ein Gespenst heimsucht, findet man auf allen Ebenen des Konsumlebens
konstruierte Pseudogeschichten, um das gefidhrdete Gleichgewicht unserer festgefrorenen Zeit zu
erhalten.

201

Die Behauptung der endgiiltigen Stabilitét einer kurzen Frostperiode der historischen Zeit ist die
unbestreitbare, unbewusst und bewusst verkiindete Grundlage des gegenwértigen Trends zu einer
strukturalistischen Systematisierung. Es ist der Standpunkt einer ewigen Gegenwart eines Systems,
das nie geschaffen wurde und nie enden wird, auf den sich das anti-historische Denken des
Strukturalismus stellt.

Der Traum von der Diktatur einer unbekannten vorgéngigen Struktur {iber jede gesellschaftliche
Praxis wurde missbrauchlich aus den Strukturmodellen abgeleitet, die in der Linguistik und der
Ethnologie (oder auch der Analyse der Funktionsweise des Kapitalismus) entwickelt wurden,
Modelle, die unter diesen Umstdnden bereits missbrauchlich verstanden wurden, einfach weil ein
akademisches Denken von durchschnittlichen, schnell befriedigten Managern, ein Denken, das
vollstdndig in der staunenden Lobpreisung des bestehenden Systems versunken ist, jede Realitét
plump auf die Feststellung der Existenz eines Systems reduziert.

202

Wie in jeder anderen historischen Sozialwissenschaft muss man beim Verstédndnis der
"strukturalistischen" Kategorien immer im Auge behalten, dass die Kategorien Formen der Existenz
und Bedingungen der Existenz darstellen. ,,Genauso wenig wie man den Wert eines Menschen nach
der Vorstellung beurteilt, die er von sich selbst hat*, kann man eine bestimmte Gesellschaft
beurteilen - und bewundern -, indem man die Sprache, die sie zu sich selbst spricht, als
unbestreitbar wahr bezeichnet. ,,Man kann solche Epochen der Transformation nicht nach dem
Bewusstsein der Epoche beurteilen, sondern muss das Bewusstsein mithilfe der Widerspriiche des
materiellen Lebens erkldren...” (Marx,"Die politische Theorie")

Die Struktur ist eine Tochter der heutigen Macht. Der Strukturalismus ist das staatlich garantierte
Denken, das die gegenwirtigen Bedingungen der spektakuldren "Kommunikation" als etwas
Absolutes denkt. Seine Art, den Nachrichtencode an sich selbst zu untersuchen, ist nur das Produkt
- und die Anerkennung - einer Gesellschaft, in der Kommunikation in Form einer hierarchischen
Kaskade von Signalen existiert. So ist es nicht der Strukturalismus, der dazu dient, die {iber die
Geschichte hinaus reichende Giiltigkeit der Gesellschaft des Spektakels zu beweisen, sondern im
Gegenteil die Spektakelgesellschaft, die sich als massive Realitdt durchsetzt und dazu dient, den
kalten Traum des Strukturalismus wahr werden zu lassen.

61



203

Zweifellos kann das kritische Konzept zum Spektakel auch zu irgendeiner Hohlformel der
soziologisch-politischen Rhetorik popularisiert werden, um abstrakt alles zu erklidren und
anzuprangern und damit die Verteidigung des spektakuldren Systems zu unterstiitzen. Denn es ist
offensichtlich, dass keine Idee liber den vorhandenen Spektakel hinausgehen kann, wohl aber tiber
die vorhandenen Ideen zum Spektakel. Um die Gesellschaft des Spektakels tatsdchlich zu beenden
sind Menschen noétig, die ihre praktische Tatkraft in Gang setzen. Die kritische Theorie des
Spektakels ist nur wahr, wenn sie sich in der Gesellschaft mit dem praktischen Strom der
Verneinung zusammen tut. Diese Verneinung, die Wiederaufnahme des revolutioniren
Klassenkampfes, wird sich ihrer selbst erst bewusst werden, indem sie die Kritik des Spektakels
entwickelt, die die Theorie ihrer realen Bedingungen ist, der praktischen Bedingungen der
gegenwirtigen Unterdriickung und die umgekehrt das Geheimnis dessen enthiillt, was sie sein kann.
Diese Theorie erwartet keine Wunder von der Arbeiterklasse. Sie sieht die Neuformulierung und
Umsetzung der proletarischen Forderungen als einen langen Prozess.

Um kiinstlich zwischen theoretischem und praktischem Kampf zu unterscheiden - denn auf der hier
definierten Grundlage ist schon die Bildung und Vermittlung einer solchen Theorie ohne eine
rigorose Praxis nicht denkbar -, ist es sicher, dass der dunkle und schwierige Weg der kritischen
Theorie vermutlich auch auf der Ebene der Gesellschaft das Los der praktischen Entwicklung sein
diirfte.

204

Die kritische Theorie muss sich in ihrer eigenen Sprache mitteilen. Es ist die Sprache des
Widerspruchs, die in ihrer Form eine Diskussion sein muss, wie sie auch in ithrem Inhalt dialektisch
ist. Sie ist gleichermassen Kritik der Totalitdt und historische Kritik. Sie ist nicht "am Nullpunkt der
Literatur", sondern ihre vollkommene Uberwindung. Diese Sprache ist nicht eine Verneinung des
Stils, sondern der Stil der Verneinung.

205

Bereits in threm Stil ist die Darstellung der dialektischen Theorie ein Skandal und eine
Abscheulichkeit nach den Regeln der herrschenden Sprache und fiir den Geschmack, den sie
ausgebildet hat, denn sie schliesst in der positiven Verwendung der bestehenden Konzepte
gleichzeitig die Intelligenz ihrer wiedergefundenen Gelédufigkeit und ihrer notwendigen Zerstdrung
mit ein.

206

Dieser Stil, der seine Selbstkritik mit einschliesst, soll die Herrschaft der gegenwartigen Kritik iiber
ithre gesamte Vergangenheit ausdriicken. Durch ihn offenbart die Darstellungsweise der
dialektischen Theorie den negativen Geist, der in ihr steckt. "Die Wahrheit ist nicht wie das
Produkt, an dem man keine Spur des Werkzeugs mehr findet" (Hegel). Dieses theoretische
Bewusstsein der Bewegung, in welchem die Spur der Bewegung selbst vorhanden sein muss, zeigt
sich durch die Umkehrung der zwischen den Begriffen hergestellten Beziechungen und durch die
Abkehr von allen Leistungen der fritheren Kritik. Die Umkehrung der Abstammung, des Genitivs
ist jener in der Form des Denkens festgehaltene Ausdruck der historischen Revolutionen, der als
Hegels epigrammatischer Stil angesehen wird.

Der junge Marx, der nach dem systematischen Sprachstil Feuerbachs die Ersetzung des Subjekts
durch das Pridikat befiirwortete, erreichte die konsequenteste Anwendung dieses aufstindischen
Stils, der aus der Philosophie des Elends das Elend der Philosophie zieht. Die Verdrehung bringt
vergangene kritische Schlussfolgerungen, die zu ehrenwerten Wahrheiten erstarrt sind, d. h. in
Liigen verwandelt worden sind, zuriick zur Subversion.

62



Schon Kierkegaard setzte sie gezielt ein, indem er sie selbst anprangerte: "Aber ungeachtet aller
Drehungen und Wendungen, so wie die Marmelade immer in die Speisekammer gelangt, schiebst
du am Ende immer ein kleines Wort hinein, das nicht von dir stammt und das durch die Erinnerung,
die es weckt, Verwirrung stiftet" (Philosophische Brocken). Es ist die Verpflichtung zur Distanz
gegeniiber dem, was als offizielle Wahrheit verfdlscht wurde, die diese Anwendung der
Verfilschung bestimmt, die Kierkegaard in demselben Buch wie folgt beteuert: "Eine einzige
Bemerkung noch zu deinen vielen Anspielungen, die alle auf den Vorwurf abzielen, dass ich in
meine Aussagen entlehnte Aussagen mische. Ich leugne es hier nicht und ich werde auch nicht
verhehlen, dass es Absicht war und dass ich in einer neuen Fortsetzung dieser Broschiire, falls ich
sie je schreiben sollte, die Absicht habe, den Gegenstand bei seinem wahren Namen zu nennen und
das Problem in ein historisches Kostliim zu kleiden."

207

Die Ideen werden besser. Die Bedeutungen der Worter beteiligen sich daran. Das Plagiat ist
notwendig. Der Fortschritt bringt es mit sich.

Das Plagiat ist ein Mittel, um den Satz eines Autors zu vervollstindigen, sich seiner Ausdriicke zu
bedienen, eine falsche Idee auszuldschen und sie durch die richtige Idee zu ersetzen..

208

Die Verdrehung ist das Gegenteil eines Zitats, das Gegenteil jener theoretischen Autoritét, die
immer verfalscht wird, nur weil sie zum Zitat geworden ist; ein Fragment, das aus seinem Kontext,
seiner Bewegung und schliesslich aus seiner Epoche als globalem Bezugspunkt herausgerissen wird
und aus der genauen Option, die es innerhalb dieses Bezugspunkts gewesen ist, exakt anerkannt
oder falsch ist. Die Verdrehung ist die geldufige Sprache der Anti-Ideologie. Sie erscheint in einer
Kommunikation, die weiss, dass sie von sich nicht behaupten kann, irgendeine Garantie und
Endgiiltigkeit zu besitzen. Sie ist, am hochsten Punkt, die Sprache, die keine alte Referenz und
Supra-Kritik bestétigen kann. Stattdessen ist sie seine Bestindigkeit in sich selbst und in den
praktikablen Fakten, die den alten Kern der Wahrheit, den sie mitbringt, bestétigen kann. Die
Verdrehung hat ihre Ursache auf nichts anderes aufgebaut, das ausserhalb ihrer eigenen Wahrheit
als gegenwirtige Kritik liegt.

209

Was in der theoretischen Formulierung ganz unverhohlen verdreht darstellt ist, indem es jede
dauerhafte Autonomie der Sphéare des ausgedriickten Theoretischen dementiert, indem es durch
diese Heftigkeit jede bestehende Ordnung durcheinanderbringt und mitnimmt, in sie eingreift,
erinnert daran, dass diese Existenz des Theoretischen an sich nichts ist.

Die theoretische Formulierung hat sich selbst nur durch historisches Handeln zu kennen und durch
die historische Korrektur, in der ihre wahre Treue eingebettet ist.

210

Die wirkliche Verneinung der Kultur ist die einzige, die ihren Sinn bewahrt. Sie kann nicht mehr
kulturell sein. Auf diese Weise ist sie das, was in irgendeiner Weise auf der Ebene der Kultur
verbleibt, wenn auch in einer ganz anderen Bedeutung.

211
Die Kulturkritik préasentiert sich in der Sprache des Widerspruchs einheitlich, sowohl als Herrschaft
iiber das Ganze der Kultur - ihr Wissen wie ihre Poesie — wie auch als nicht ldnger von der Kritik

der gesellschaftlichen Totalitit zu trennende Kritik. Es ist diese einheitliche theoretische Kritik, die

63



allein auf die einheitliche gesellschaftliche Praxis triftt.

IX.  Die materialisierte Ideologie

"Das Selbstbewusstsein ist an und fiir sich, indem, und dadurch, dass es fiir ein Anderes an und fiir
sich ist; d.h. es ist nur als ein Anerkanntes."
Hegel (Phdnomenologie des Geistes)

212

Die Ideologie ist die Grundlage fiir das Denken einer Klassengesellschaft im konfliktreichen
Verlauf der Geschichte.

Die ideologischen Sachverhalte waren nie einfache Hirngespinste, sondern das verzerrte
Bewusstsein der Gegebenheiten und der gegebenen Umsténde, die im Gegenzug eine echt
verzerrende Wirkung ausiiben. Umso mehr verwechselt die Materialisierung der Ideologie, die der
konkrete Erfolg der verselbstandigten wirtschaftlichen Produktion mit sich bringt in der Form des
Spektakels praktisch mit der sozialen Realitdt eine Ideologie, die die gesamte Realitdt nach ihren
eigenen Mustern neu schneidern konnte.

213

Wenn die Ideologie der abstrakte Wille zum Universellen und gleichermassen die Illusion des
abstrakten Willens zum Universellen ist und durch die universelle Abstraktion und die tatsdchliche
Herrschaft der Illusion in der modernen Gesellschaft legitimiert wird, ist sie nicht mehr der
willentliche Kampf des Einzelnen, sondern sein Sieg. Das bedeutet, dass der ideologische Anspruch
eine Art plumpe positive Genauigkeit erlangt: er ist nicht mehr eine historische Wahl, sondern eine
historische Selbstverstindlichkeit.

In einer solchen Behauptung haben sich die einzelnen Namen der Ideologien verfliichtigt. Der

64



eigentliche Teil der regelrechten ideologischen Arbeit im Dienste des Systems wird nur noch als
Anerkennung eines "sprachwissenschaftlichen Fundaments" verstanden, das jenseits aller
ideologischen Gegebenheiten liegen soll. Die materialisierte Ideologie ist selbst namenlos, so wie
sie auch kein formulierbares historisches Programm hat. Es 1duft darauf hinaus, dass die Geschichte
der Ideologien endlich ist.

214

Die Ideologie, die ihre gesamte innere Logik zur ,,Totalideologie" im Sinne Karl Mannheims leitete,
einer Willkiirherrschaft des Bruchstiicks, die sich als Pseudowissen eines erstarrten Ganzen
durchsetzt, einer totalitdren Vision, ist nun im stillstehenden Spektakel der Nicht-Geschichte
verwirklicht. Thre Vollendung ist auch ihre Verfliissigung und Aufldsung in der Gesellschaft. Die
Ideologie muss mit der praktischen Auflosung dieser Gesellschaft verschwinden, denn Ideologie ist
die letzte Unvernunft, die den Zugang zum historischen Leben versperrt.

215

Der Spektakel ist die Ideologie schlechthin, weil er das Wesen jedes ideologischen Systems in
seiner ganzen Wahrheit ausbreitet und nach aussen trigt: die Verarmung, die Versklavung und die
Verneinung des realen Lebens. Der Spektakel ist materiell "der Ausdruck der Trennung und
Entfremdung zwischen Mensch und Mensch." Die "neue Macht der Tduschung", die sich dort
konzentriert hat, hat ihre Wurzeln in einer Produktion, durch die "mit der Masse der Gegensténde
das neue Gebiet der fremden Wesen wichst, denen der Mensch unterworfen ist." Es ist der
Hohepunkt einer Ausbreitung, die die Nachfrage nach Produkten gegen das Leben gewendet hat.
,,Das Bediirfnis nach Geld ist somit das wahre Bediirfnis, das von der politischen Okonomie erzeugt
wird und das einzige Bediirfnis, das wiederum sie erzeugt" (Marx: Okonomisch-philosophische
Manuskripte). Der Spektakel dehnt das Prinzip, das Hegel in der Jenaer Realphilosophie als das des
Geldes beschreibt, auf das gesamte gesellschaftliche Leben aus: es ist "das Leben dessen, was tot
ist, das sich in sich selbst bewegt."

216

Im Gegensatz zum in den Thesen iiber Feuerbach zusammengefassten Entwurf (die Verwirklichung
der Philosophie in der Praxis, die den Gegensatz von Idealismus und Materialismus iiberwindet),
bewahrt der Spektakel gleichzeitig die ideologischen Charaktere des Materialismus und des
Idealismus und dréngt sie in das Pseudokonkrete seines Universums. Die beobachtende Seite des
alten Materialismus, der die Welt als Abbild und nicht als Aktivitit begreift - und schliesslich die
Materie idealisiert -, wird im Spektakel vollendet, wo konkrete Dinge ganz automatisch iiber das
gesellschaftliche Leben herrschen. Umgekehrt vollzieht sich die Traumtdtigkeit des Idealismus auch
im Spektakel, durch die technische Vermittlung von Hinweisen und Signalen - die schliesslich ein
abstraktes Ideal materialisieren.

217

Der von Joseph Gabel (Das falsche Bewusstsein) festgestellte Parallelismus zwischen Ideologie und
Schizophrenie muss in eben diesem wirtschaftlichen Prozess der Materialisierung der Ideologie
angesiedelt werden. Was die Ideologie zuvor schon war, ist auch die Gesellschaft geworden.

Die Ausgrenzung der Praxis und das mit ihr einhergehende jedes Gesprach meidende falsche
antidialektische Bewusstsein, sind das, was dem Alltagslebens, das dem Spektakel unterworfen ist
zu jeder Stunde aufgezwungen wird; das als systematische Organisation des "Versagens der
Féhigkeit zur Begegnung" und als dessen Ersatz durch eine gesellschaftliche halluzinatorische
Tatsache zu verstehen ist: das falsche Bewusstsein der Begegnung, die "Illusion der Begegnung."

In einer Gesellschaft, in der niemand mehr von anderen anerkannt werden kann, verliert jeder

65



Einzelne die Fahigkeit, seine eigene Realitit zu erkennen. Die Ideologie ist bei ihm zu Hause, die
Trennung hat sich ihre eigene Welt gebaut.

218

"In den klinischen Krankheitsbildern der Schizophrenie", so Gabel, "scheinen der Verfall der
Dialektik der Totalitit (mit der Dissoziation als Extremform) und der Verfall der Dialektik des
Werdens (mit der Katatonie als Extremform) eng miteinander verbunden zu sein."

Das Zuschauer-Bewusstsein, das in einem abgeflachten Universum gefangen ist, das von der
Leinwand des Spektakels begrenzt wird, hinter die sein eigenes Leben abgeschoben wurde, kennt
nur noch die fiktiven Gespréchspartner, die es frontal mit ihrer Ware und der Politik ihrer Ware
unterhalten, ohne ihm jemals zu begegnen.

Der Spektakel ist in seinem ganzen Ausmass sein " Spiegelbild." Hier wird der falsche Ausweg aus
einem allgegenwértigen Autismus inszeniert.

219

Der Spektakel, der die Verwischung der Grenzen zwischen Ich und Welt durch die Zerschlagung
des Ichs ist, das von der Anwesenheit/Abwesenheit, dem on/off der Welt belagert wird, ist auch die
Verwischung der Grenzen von wahr und falsch durch die Verdrangung jeder gelebten Wahrheit
unter der realen Anwesenheit der Falschheit, die von der Organisation des Scheins gewihrleistet
wird.

Wer sein tégliches Schicksal als Fremder passiv erduldet, wird daher in einen Wahnsinn getrieben,
der auf dieses Schicksal illusorisch reagiert, indem er auf magische Techniken zuriickgreift. Das
Ansehen der Waren und der Konsum von Waren stehen im Mittelpunkt dieser Pseudoreaktion auf
eine Kommunikation ohne Antwort. Das Bediirfnis des Konsumenten nach Nachahmung ist genau
das kindliche Bediirfnis, das durch alle Aspekte der wesentlichen Enteignung bedingt ist.

Mit den Worten, die Joseph Gabel auf eine ganz andere pathologische Ebene anwendet,
"kompensiert hier das abnorme Bediirfnis danach, etwas darzustellen das quilende Gefiihl, am
Rande des Daseins zu stehen."

220

Wenn die Logik des falschen Bewusstseins sich selbst nicht wahrheitsgemaéss erkennen kann, muss
eine Suche nach der kritischen Wahrheit iiber den Spektakel auch eine wahre Kritik sein. Sie muss
unter den unversohnlichen Feinden des Spektakels wahrlich kimpfen und zugeben, dort abwesend
zu sein, wo sie abwesend sind.

Das sind die Gesetze des herrschenden Denkens, das ist der exklusive Standpunkt der Aktualitét,
den der abstrakte Wille zur unmittelbaren Wirksamkeit anerkennt, wenn er sich in die Kompromisse
des Reformismus oder der gemeinsamen Aktion pseudorevolutiondrer Triimmer wirft.

Dadurch hat sich der Wahn in der gleichen Position, die vorgibt, ihn zu bekdmpfen neu aufgebaut.
Im Gegenteil, die Kritik, die iber den Spektakel hinaus geht, muss warten konnen.

221

Sich von den materiellen Grundlagen der umgedrehten Wahrheit zu emanzipieren, darin besteht die
Selbstermichtigung unseres Zeitalters. Diese "historische Mission, die Wahrheit in der Welt
einzufiihren", kann weder das isolierte Individuum noch die atomisierte, allen Manipulationen
unterworfene Menge erfiillen, sondern nach wie vor die Klasse, die in der Lage ist, die Auflosung
aller Klassen zu sein, indem sie alle Macht in die entmachtende Form der vollendeten Demokratie
zurlick bringt, das Gremium, in welchem die praktische Theorie sich selbst kontrolliert und ihre
Wirkung sieht.

Nur dort besteht die Emanzipation, wo die Individuen "direkt mit der universellen Geschichte

66



verbunden" sind, nur dort, wo der ehrliche Dialog sich geriistet hat, um seine eigenen Verhiltnisse
zum Sieg zu fiihren.

67



Guy Debord

DIE SPEKTAKELGESELLSCHAFT

68



